




hotovy, protože lid byl srdcem při práci. (Neh 3,38) Sám Bůh nebes způsobí, že 
se nám to podaří. (Neh. 2,20).

Daniel Vacovský

Sbor Jednoty bratrské v Jablonci n.N.
prožil v červnu t.r. dvě mimořádné neděle.
 Dne 6. června přijeli do sborů českého distriktu JB, tedy i k nám, členové 
synodu Evropské kontinentální provincie, který v těch dnech zasedal v Nízkém 
(Niesky). K nám přijelo 24 bratří a sester, aby spolu s námi v tuto neděli prožili 
bohoslužby a společenství při stole a zvláště v rozhovorech. Byli sice o naší situ-
aci informováni z písemných materiálů, ale chtěli se živě setkat s členy našich 
sborů a toto setkání jim opravdu mnohé objasnilo.
 Jako ve všech našich sborech začínaly bohoslužby tuto neděli v 10 hodin. 
Bratr K. E. Langerfeld, náš kazatel, kázal nejprve česky a potom německy pro 
naše hosty. Po kázání pozdravil náš sbor jménem synodu bratr Theo Clemens 
z Berlína, jeden z biskupů EKP. Pak promluvily dvě sestry, z Holandska a z 
Německa. Ti všichni vyjádřili vůli pochopit co nejlépe naše problémy a hledat 
cesty, jak nám pomoci. Dopolední shromáždění jsme pak zakončili společnými 
modlitbami. Členové sboru zůstali i nadále s našimi hosty, jablonecké sestry při-
pravily pohoštění pro všechny.
 Po obědě přednesl bratr Jiří Kouba obsažnou zprávu o historii i současnosti 
jabloneckého sboru a zmínil i závažné problémy, které provázejí náš sborový 
život po více než 5 roků. Po referátu následovala celá řada otázek, na které 
jsme se snažili pravdivě a objektivně odpovědět. Byla to živá a velmi potřebná 
výměna informací, vždyť proto Kontinrntální provincie Jednoty zahajovala svůj 
synod zájezdem do českých sborů, aby delegáti byli nejen informováni, ale aby 
také mohli u nás mnohé vidět a slyšet, spolu s námi něco prožít. Jsme velmi 
vděčni za tuto možnost setkání. Posílilo nás vědomí, že naši bratři a setry z 
Evropy za námi stojí a snaží se nás všemožně podpořit.
 Týden poté, v neděli 13.června, prožíval náš sbor opět nevšední shromáž-
dění. Po třech letech se s námi loučil náš bratr kazatel K. E. Langerfeld. Vedle 
své práce v ochranovském archivu, kterou konal v polovičním úvazku, přijal na 
dalších 50% v roce 2001 povolání do služby v Jablonci n. Nisou. Nebylo to asi 
snadné rozhodování, protože čeština je jazyk těžký a zvláště v kázání se mohou 
objevit mnohé záludnosti, ale bratr Langerfeld měl k tomu odvahu a my jsme 
mu za to velmi vděčni. Rádi jsme ho přijímali, a „Karel“, jak jsme mu všichni 
říkali, vrostl nejen do našeho obecenství, ale i do srdcí mnohých posluchačů.
 Při dopoledním shromáždění vyjádřili bratrovi svůj dík nejenom členové 
místního sboru, za naše kazatele promluvila ses. H. Jalušková a br. Ondřej 
Halama, za celý náš seniorát pak bratr Jiří Polma.
 Z Ochranova byl přítomen člen ředitelství br. Martin Theile a biskup Hen-
ning Schlimm, pozdravili nás a připojili se k poděkování bratru Langerfeldovi. 

26 3

biblická úvaha
Zkáza
 Hospodin dále pravil: „Křik ze Sodomy a Gomory je tak silný a jejich hřích je tak 
těžký, že už musím sestoupit a podívat se. Jestliže si počínají tak, jak je patrno z křiku, 
který ke mně přichází, je po nich veta; zjistím si, jak tomu je.“ Zatímco se muži odtud 
ubírali k Sodomě, Abraham zůstal stát před Hospodinem. I přistoupil Abraham a řekl: 
„Vyhladíš snad se svévolníkem i spravedlivého? ...
čti: 1. Mojžíšova 18, 1-5. 16-33, 19, 1-29

 Pokusme se nahlédnout blíže do jádra příběhu, jehož literární obal není ani 
doslovným podáním dějinné události a není naopak ani nezávaznou smyšlen-
kou. Lidského jazyka je zde použito především k vyjádření skutečnosti nadča-
sové, tedy takové, jaká svým způsobem zasahuje také toto území a tuto dobu. V 
uvedeném dramatu hledáme Boží znamení, Boží zvěst, Boha samého.
 Sodoma a Gomora (a ještě Adama, Seboim a Ségor) byla města v nížině 
poblíž Mrtvého moře. Tato pětice tvoří rámec obrazu o soudu Hospodinově. 
Příběh začíná v rovině Mamre nedaleko Hebronu, kde Abraham, sedící za den-
ního horka ve dveřích stanu, spatří před sebou stát trojici postav. Běží jim vstříc, 
oslovuje je v jednotném čísle „Pane můj“ a dává jim připravit jídlo.
 Slova „Pane můj“ znamenají, že Abraham rozpoznal v příchozích zplno-
mocněnce Boží. Když se pak mají k odchodu, jde s nimi jistý díl cesty. Během 
tohoto úseku sdělí poslové z úradku Božího Abrahamovi, že se chystá soud nad 
Sodomou a Gomorou, a pak pokračují v cestě sami; zřejmě jen ve dvou, neboť 
tolik jich téhož dne večer dorazí do Sodomy. Je to patrně ten třetí, jenž zůstává 
s Abrahamem a vede s ním rozhovor.
 Situace je takováto: Hřích obou měst překročil meze únosnosti. Obyvatelé 
jsou zvrhlí, proto mají být vyhubeni. Avšak Abraham má v Sodomě milého 
synovce Lota s manželkou a dvěma dcerami, zaslíbenými již příštím zeťům. 
Neříká o tom nic nahlas, ale počne s Hospodinem naléhavou při, i když s jeho 
strany vedenou pokorným a uctivým tónem.
 Nejde vlastně o při, neboť Hospodin, všimněme si, souhlasí, když Abraham 
označuje zničení města za nespravedlivé, bude-li tam jistý počet spravedlivých. 
Tento počet původně padesáti se odvažuje Abraham postupně snižovat až na 
nejnižší, jak se jeví, přijatelnou míru: „Prosím, ať se nehněvá Pán můj, jestliže 
ještě jednou mluviti budu. Snad se jich tam najde deset?“ Odpověď zní: „Neza-
hladím i pro těch deset.“
 Povězme si nyní, že deset je symbolické číslo plnosti. Bylo stanoveno desa-
tero přikázání. Shromáždění v synagoze se mohlo konat, bylo-li přítomno nej-
méně deset účastníků. Také v počtu prstů, základu desítkové početní soustavy, 
jako by byl utajen početní symbol oné úplnosti.



4 25

 Počátek následující kapitoly jedná o osudovém údělu Sodomy. Boží poslové 
vcházejí do města a jsou zváni Lotem dovnitř jeho domu. Ověřují si zvráce-
nost sodomských: nejen muži, ale lidé všech koutů, staří i mladí, obklíčili dům, 
aby příchozí zneužili. Poznáváme, kam až naproti tomu sahá Lotova úcta k 
hostům: namísto nich nabízí lúze obě panenské dcery. Zhanobení se nestane, 
moc Božích zplnomocněnců ochrání Lotovu rodinu před násilím. Avšak to, co 
se stalo, je zřejmě posledním, rozhodujícím důkazem mravního rozvratu obyva-
telů Sodomy.
 Andělé vyvádějí rodinu (kromě pochybujících zaslíbených zeťů) z města a 
káží odejít „na horu“. (Nížina u Mrtvého moře je vskutku obklopena horami.) 
Lot si však vyprošuje pro tělesnou slabost útočiště v jednom z oněch pěti měst, 
jménem Ségor, což příznačně znamená „maličké“. Budiž řečeno, že toto jediné 
zůstane zachováno.
 Poslové zakazují uprchlíkům ohlížet se. Avšak jakmile započne zkáza města, 
neovládne se žena Lotova, ohlédne se a ztuhne v solný sloup.
 Četli a slyšeli jsme pokusy o vnější vysvětlení události. Avšak tam, kde se 
snahy upírají tímto směrem a kde se hledají hmatatelné důkazy, ztrácí se jemnost 
příběhu i jeho vnitřní smysl a zvěstný náboj zůstává oslaben.
 Vlastním jádrem události je skutečnost Božího soudu. V dějinách je tento 
soud nesnadno postižitelný nebo dokonce vůbec nepostižitelný. Jen zřídkakdy 
následuje po zlém činu vzápětí blesk odplaty, neboť, jak je psáno, Hospodin je 
„dlouhoshovívající a velkého milosrdenství“ (Žalm 145,8). Soud Boží nebývá 
vždy jednorázový, ale rozložený do širokých časových údobí, v kterých je posky-
tována příležitost k nápravě a ku pokání.
 Pokud jde o náš příběh, nedá se říci, že by v určitém městě nebo místě byl 
takřka naprostý počet lidí mravně zvrhlých. Navíc známe zvláště z posledních 
dějin, že město (mám na mysli Hirošimu) bylo z velké části zničeno ohněm, aniž 
by kdo rozumný mohl předpokládat, že právě tam byli vyhlazeni lidé, kteří těžce 
zhřešili. Tam ovšem nešlo o Hospodinův ortel, ale o jeho dopuštění, jedno z 
takových, jaká jsou mimo dosah a rozmezí lidského chápání.
 Děj, nad kterým se zamýšlíme, stahuje daleko sahající vlákna Božího soudu 
z časové rozlohy na určité místo v určité době a dává mu jistou uzavřenou 
podobu.
 Až dosud jsme uvažovali o zkáze Sodomy jako o něčem, co je mimo nás, co 
k nám nezasahuje, čeho jsme vzdálenými pozorovateli. Nicméně nás to nezba-
vuje vědomí, že, i když nejsme zvrhlí, přece jen jsme hříšní a stojíme pod Božím 
soudem.
 Skutečnost sama je vážná. My sami jsme v samém středu dění. Zvěst, se 
kterou jsme se obeznámili, je zprávou o naší vlastní porušenosti, o Božím řádu, 
kterého jsme se zřekli. Neboť Sodoma je pro tento svět, toto město, tuto zemi 
výstražným modelem.

vůli. A jestliže skutečně toužíme upřímně, pak žádné osočování ze strany nepřá-
tel nebude před Boží tváří vyslyšeno. Jsme hříšní, toho se nevyvarujeme, ale 
nechali jsme se pokropit tou obětní krví nové smlouvy, která se za nás vylévá na 
golgatském kříži. A pokud chceme, pak také přichází Duch Boží na pomoc naší 
slabosti. A ten jednou bude mít rozhodující slovo nad tím, kdo předstoupí před 
Boží tvář a radostně projde do Nového Jeruzaléma. Nikdy to nebude ten, kdo 
na nás nevidí nic jiného, než naše chyby. Nikdy nebude rozhodováno jen podle 
zákona a zásluh. A milost Boží je připravena i pro náš sbor.
 Tak jsme pochopili zvěst Božího slova a ve své práci chceme, aby se nám 
stala nadějí pro naši budoucnost. Z lidského hlediska jsme jen nepatrná sku-
pina. Spolu s námi však v obecenství žije celá řada našich přátel, kteří se pravi-
delně zúčastňují bohoslužeb a všech sborových akcí i když zatím našimi členy 
nejsou. Pravidelně každou neděli se scházíme ke společným bohoslužbám. Sou-
běžně s nimi probíhá besídka dětí. V týdnu se scházíme k biblickým hodinám v 
Potštejně, jednou za měsíc v Trnově. Jednou za měsíc se koná i vyučování mlá-
deže, střídavě v Potštejně a v Trnově. Od září letošního roku zkoušíme zavést 
tzv. „Sborové neděle“, kdy po vlastním shromáždění je při malém občerstvení 
volný program a čas na vzájemné rozhovory a poznávání. Většina našich členů 
dojíždí do sboru z větších vzdáleností a tak je pro ně toto setkávání příležitostí 
k delšímu pobytu ve sboru, než jsou jen bohoslužby.
 Radostnou nedělí pro nás byl okamžik, kdy jsme přijímali do našeho sboro-
vého obecenství dva nové členy. Manžele Evu a Jana Hajných z Hradce Králové 
a tím jsme vlastně získali další dvě malé děti, Veroniku a Jeníka. Radujeme se 
z jejich upřímné víry i z ochoty jezdit vcelku pravidelně z Hradce Králové do 
Potštejna (45 km) na naše společná shromáždění. Vyprošujeme celé rodině Boží 
vedení a požehnání.
 Jsou ale i chvíle méně radostné. V pátek 25. 7. 2003 byla naším Pánem 
odvolána z této časnosti sestra Marie Kalousová z Rokytnice v Orlických 
horách. Od svého mládí patřila do potštejnského sboru. Byla pravidelnou účast-
nicí shromáždění v Rokytnici a později v Kunvaldě.
 Samozřejmě, že nedílnou součástí naší práce je i starost o sborový dům. 
Protože naším nejdůležitějším úkolem je splacení dluhu Ochranovu (ještě 98 tis. 
Kč), provádíme zatím jen drobné údržbářské práce. V průběhu letošního roku 
se nám uvolnila část prostor v přízemí, takže budeme moci pokračovat v opra-
vách a případně se přesunovat do již hotových prostor, abychom mohli zdolat 
ještě ty neopravené. Děkujeme všem, kteří na nás myslí a jakýmkoliv způsobem 
nám pomáhají i v této oblasti. Např. z Ochranova jsme obdrželi 20 kovových, 
velmi zachovalých židlí, které pomohly zútulnit naši modlitebnu.
 Je to jen malý obrázek, abyste měli představu o našem sborovém životě. 
Vzdáváme chválu Hospodinu, že nás na cestě po této zemi zastavil a dal nám 
možnost budovat toto malé Boží dílo. A jestli se mu bude dařit? Když budeme 
moci vyznat jako prorok Nehemiáš: „Stavěli jsme hradby, byly již z poloviny 



24 5

nájezdům loupeživých rytířů, procházela nelehkými zkouškami odvahy a zdat-
nosti a společně budovala své hradby a opevnění. 

Ústředním místem všeho důležitého dění, rytířských sou-
bojů i vzácných středověkých nálezů byl nedaleký hrad 
Navarov. Zde jsme objevili nejen úlomky keramiky, ale 
nalezli jsme na tomto místě vzácný Godomarův meč, 
zakopaný na důkaz smíření s Bohem. Mnozí z nás se 
ukázali jako opravdoví rytíři, když se odvážně vydávali 
i na noční výpravy za ztracenými erby, nebo za hledá-
ním meče. Společně jsme prožili krásné chvíle s Božím 
slovem a naučili jsme se spoustu nových písní. Jednou z 
nich je i letošní táborová hymna, kterou jako již tradičně 

složil první rytíř celého tábora Ondřej Halama a nutno dodat, že se mu opět 
povedla. Budeme se těšit na příští léto a ať nás porta temporum přenese kam-
koliv, budeme připraveni. 

Alena Tomášová
V legendě středověké / o lásce o pravdě o zradě,
o Bohu nad člověkem, / o nebi o rajské zahradě.
Který z dvou rytířů silnější je, / kdo z nich má ostřejší zbraň.
Kdo tady padne a kdo přežije, / Buďto tu zemři a nebo se braň.
Kdo zabíjel, loupil a krad’ / musí si odpykat viny.
Až bude před soudem stát / Musí uslyšet: „Jsi vinný“
Jenomže dobrý Bůh odpouští / tomu, kdo pokání činí,
vodu dá žíznivým na poušti, / odpustí i ty nejtěžší viny.
Ze starých pradávných knih / tyhlety příběhy zpívám.
Co vlastně najdeme v nich / a co tu pro nás dnes zbývá.
Kterou z cest ty sám se v životě dáš, / co vlastně po tobě zůstane,
jen ve svých rukou tu volbu máš, / povědět Ježíši: „Můj Pane“.
Ref: Silnější nežli meč láska je, / pravda dál nežli lež dojde.
Kdo hledá pravdu a miluje, / toho si Bůh vždycky najde.

Potštejn v roce 2003
 Pro rok 2003 bylo našemu sboru vylosováno Heslo ze Žalmu 40,13-14 a 
epištoly k Římanům 8,33. Pisatel žalmu, stejně jako my, kolem sebe vidí mnoho 
špatného ve vztazích mezi lidmi, ale i k samotnému Stvořiteli. Provinění lidí a s 
nimi i Božího lidu už ani jako provinění nejsou chápána, mezi tím vším špat-
ným už nejsou ani vidět. Ale Boží slovo nás obviňuje, že tady jsou. Proto se 
všichni, kteří slyší Boží slovo, obracejí k Hospodinu. Přímo jej volají na pomoc. 
I my tady v Potštejně stojíme a prosíme, aby nás Bůh i přes všechny nedo-
statky počítal mezi své děti. Bůh připravil spásu pro všechny, kteří touží po jeho 

 Podmínkou záchrany Sodomy bylo deset spravedlivých, jejich pouhá exis-
tence, jejich tělesná přítomnost v onom městě. Chceme-li být matematicky 
přesní, nestačilo jich šest, totiž Lot a jeho rodina, neboť jenom jim byla posléze 
nabídnuta záchrana, které pak dosáhli jenom tři. Nebylo jich deset a mohli být 
zachráněni jen sami za sebe - až na ty zetě a Lotovu ženu.
 Všimněme si těchto tří. Zeťové byli zahrnuti mezi spravedlivé, ale to nesta-
čilo. Chyběla jim víra v opravdovost Božího varování a v jistotu Boží záštity. 
Lotova žena se nedovedla duchovně odpoutat od svého podílu v Sodomě, od 
všeho, co tam ztrácela a čeho jí bylo líto. Cestou k záchraně se ohlédla směrem 
ke zkáze a zůstala vězet na místě.
 Co z toho pro nás vyplývá? Veliká odpovědnost za toto město, za tuto zemi, 
za tento svět. Neboť jisté uskupení těch, kdo jsou označeni jako spravedliví, 
symbolizovaní počtem deseti, skýtá tajemnou ochranu velkému hříšnému spole-
čenství. Možná, že také na nás čeká prázdné místo v počtu deseti.

Miroslav Matouš

církev v obrazech
Církev - vinný kmen a ratolesti
„Já jsem vinný kmen, vy jste ratolesti. Kdo zůstává ve mně a já v něm, ten nese hojné 
ovoce…“  (J 15:5)

 Kristus a církev, vinný kmen a ratolesti. To je další velice známý obraz 
církve, který najdeme v Janově evangeliu. Zároveň je to obraz pro nás zcela 
srozumitelný. I když nemáme většinou zkušenosti s pěstováním vinné révy, u 
každého stromu nebo keře platí stejný princip. Větev napojená na životodár-
nou sílu kmene se zelená a nese 
ovoce, nalomená větev usychá. 
 A je to také obraz, který 
dobře vystihuje naši zkušenost 
víry. Někdy si připadáme jako 
silná a plodná větev. Jsme plni 
víry, jistoty Boží přítomnosti, 
odhodlání víru předávat dál. Jindy 
jsme ale spíše jako usychající 
větev. Naše víra skomírá, jsme 
zmítáni pochybnostmi, duchovně 
vyprahlí. To je jistě zkušenost nás 
všech. Tak pěkně to vyjadřuje i 
známý spirituál: „Jsem nahoře a 
zase níž a někdy zcela na dně 



6 23

již…“ Ale oddíl z Janova evangelia není jenom popisem osobní zkušenosti víry. 
Tento oddíl patří do celku Ježíšových „slov na rozloučenou“. Je to jakýsi Ježí-
šův odkaz učedníkům. Ježíš připravuje učedníky na dobu kdy již nebude s nimi. 
Vysvětluje jim, co je podstatné, jak mají žít. Jinak řečeno, co je náplní a úkolem 
církve.
 Zůstávejte ve mně. Zůstávání, bytí, život v Kristu je téma, které nachá-
zíme v různých částech Nového zákona. Vedle svědectví evangelisty Jana je také 
silně zastoupeno v epištolách Pavlových. Toto téma mnohé vedlo k úvahám o 
novozákonní mystice. A velcí mystikové dějin církve právě u apoštola Pavla a 
evangelisty Jana nacházeli inspiraci. Cílem mystiky je dosáhnout určitého stupně 
duchovní zkušenosti, sjednocení s Bohem. Boha nemůžeme vidět nebo pojmově 
definovat. Můžeme jej však duchovně zakoušet, jeho blízkost a přítomnost pro-
žívat. I když mezi člověkem a Bohem zůstává hluboká propast, Bůh se ve své 
milosti k člověku sklání a dává se mu poznávat. Cestou k takové zkušenosti 
je modlitba, meditace, ale také odevzdaná služba druhým. I když v našem pro-
středí nemluvíme o mystice, víme, že osobní zkušenost Boží blízkosti a přítom-
nosti bytostně patří k víře. Tak můžeme také rozumět Ježíšovu slovu „zůstávejte 
ve mně“. Hledejte mou blízkost, mou přítomnost. I když mezi vámi nebudu 
fyzicky přítomen jako dosud, přesto vám budu nablízku, budu uprostřed vás. 
Církev je tedy místem zvláštní Boží přítomnosti. Vzkříšený Kristus je a zůstává 
uprostřed své církve. Připomeňme si v této souvislosti Ježíšovo slovo církvi: „Já 
jsem s vámi po všechny dny..“. Je to slovo církvi. Není to tedy návod ke zbož-
nému životu jednotlivce. Život v blízkosti Krista se nemůže odehrávat v odtrže-
nosti od společenství. 
 Zůstávat v Kristu znamená zachovávat jeho přikázání a zůstávat v 
jeho lásce jak čteme v různých obměnách v celé Ježíšově řeči. Základním poslá-
ním církve je tedy zachovávat - nebo jinak přeloženo střežit - Ježíšovo slovo. 
Pro nás, křesťany žijící v reformační, evangelické tradici, je samozřejmé, že 
středem všeho života sboru je slovo Písma. Těžištěm nedělních bohoslužeb, 
které by měly být setkáním všech generací sboru, je zvěstované slovo. Někdy 
může být kázání zdlouhavé, nepovedené, nudné, ale opustit je by bylo pro církev 
zničující. Tam, kde přestane být slovo Písma středem všeho života sboru, stane 
se církev jenom spolkem, sdružením, ztratí ten pravý základ. Církev tak střeží a 
uchovává Kristovo slovo pro přítomnost a budoucnost. Netřeba snad připomí-
nat, že to je také úsilí o to, aby toto slovo bylo žito, naplňováno. Aby nebylo 
jenom teorií ale i praxí církve. 
 Zachovávat, střežit Ježíšovo slovo také znamená zápas o jeho správné 
pochopení a předávání. Moderně řečeno, snahu o správnou interpretaci Písma. 
Řekli jsme, že jde o zápas, tedy proces, který nikdy nekončí. Proto také znovu 
a znovu v dějinách církve povstávají různé obnovné proudy a osobnosti, aby 
volaly k návratu k Ježíšovým slovům. Začteme-li se do dějin církve, vidíme, 

být spolu, vzpomínat, vědět, že patříme k sobě. Některé známé tváře nám letos 
chyběly pro nemoc či jiné důvody. Společenství asi třiceti lidí se začalo rozchá-
zet po 15 hodině s nadějí na setkání opět za rok.

JP 

Odešla nejstarší členka Jednoty bratrské
 V roce 2000 jsme ve 4.čísle Bratrských listů četli v článku“Sto let požehna-
ného života“ o životním jubileu sestry Zdeny Schreibrové.
 Tato dlouholetá členka sboru Jednoty bratrské v Nové Pace strávila ke 
konci svého života téměř 20 let v rodině svého syna v Machníně u Liberce, v 
diaspoře jabloneckého sboru. Mohli jsme ji tady občas navštěvovat, číst spo-
lečně z Božího slova, společně se modlit a zazpívat některou z jejích oblíbených 
písní. Ani po stovce ji neopouštěla její výborná, bystrá paměť, byla čilá i tělesně, 
jen pomalu jí ubývalo sil. Od svých 103.narozenin však často vyjadřovala vroucí 
přání, aby si ji Pán Bůh vzal už k sobě. Tato její touha se jí splnila 4 dny před 
jejími 104. narozeninami, usnula tiše 16. srpna.
 Několik týdnů před svým odchodem na věčnost strávila v pěkném prostředí 
domova důchodců v Jablonci - Pasekách, kde jsme ji mohli často navštěvovat. 
Byla to zvláštní setkání. V živém hovoru nám milá sestra připomínala dávné 
události z našeho mládí, které jsme „my starci“ už zapomněli, o každém z našich 
společných známých uměla povědět něco pěkného, pozitivního... vždy znovu 
vyjadřovala slovy svou lásku k Bohu i k lidem. Mohli jsme v těch chvílích pocítit 
něco z vůně láskyplného společenství někdejšího novopackého sboru - a jsme 
za to velmi vděčni.
 Pánu Bohu děkujeme za požehnaný život sestry Zdenky Schreibrové, za její 
přátelství a obětavost i za lásku k její milované Jednotě bratrské.

 J. a R. Halamovi

Středověk v Jesenném
 Stává se nám již milou tradicí, že se uprostřed léta setkáváme vždy na stej-
ném místě a trávíme spolu čas plný dobrodružství, her a zábavy. I když místo je 
stále stejné, století ve kterém se rok od roku objevujeme, je pokaždé jiné. Každý 
z nás totiž přijíždí do tábora pomyslnou bránou - porta temporum, která nás 
vždy posune v čase a my se tak dostáváme do různých historických období.
 V minulých pěti letech jsme se stali lidem Izraelským, putujícím po poušti, 
dostali jsme se do doby prvních křesťanů a zakusili jsme pronásledování. Brána 
času nás zavedla i na misii mezi indiány a letos jsme se ocitli ve středověké 
legendě. V té jsme se seznámili z rytířem Gundobadem, jeho syny Godoban-
dem a Godomarem a každý den jsme napjatě sledovali jejich pohnuté osudy. 
Neohrožené družiny Franků, Galů, Gothů a Keltů spolu pak udatně bojovaly v 
rytířských turnajích a kláních. Každá družina hájila čest svého erbu, odolávala 



22 7

Má-li vůbec nastat mír s bližním, musí být napřed uzavřen mír člověka s Bohem a se sebou 
samým. Vyřadit Boha a vztah k němu z mírotvorného úsilí znamená cílem se minout, tedy 
je to úsilí již předem určené k nezdaru.

 Hus se ve své řeči pokusil o vyjádření rozdílu mezi mírem Božím a světa, 
aby zřetelně vyjádřil, jaké přednosti má Boží mír a čím má být žádoucí víc než 
vratký mír světa.
a) Boží mír tkví pevně v Boží dobrotivosti, má základy v ctnostech a těší se přá-
telství andělů. Mír světa má základ v lidské, zpravidla vychytralé dohodě mezi 
několika nestálými spojenci.
b) Boží mír nelze nikdy ztratit, leč by tomu člověk chtěl, kdežto mír světa se 
ztrácí i proti vůli.
c) Boží mír je sám v sobě dostačující a dobrý. Mír světa je nepostačující, nepo-
kojný a nestálý - závisí na vrtkavosti rozmaru hříšné vůle.
d) Boží mír nestrpí, aby smířený člověk žil zároveň ve zločinu, zatímco světský 
mír se obecně zaplétá do zločinů.
A jakými prostředky může být pokoj upevněn? Pokorou, dobrovolnou chudo-
bou, čistotou a účinným kázáním evangelia. Skutečnost je však taková (nejen 
doby Husovy!), že peníze vládnou světem, zprostředkují kdejaká důstojenství, 
peníze se staly naším patriarchou...
 Všechny projevy Husova dne jsou pro nás velmi aktuální a uvedly nás do 
zamyšlení a ztišení - a snad se to projeví i na našem jednání.

J. Polma 

Polubný
 Také letos svolala Společnost pro uchování a rozvíjení dějinného odkazu 
Jednoty bratrské bývalé účastníky srazů mládeže na Polubném i jiné zájemce k 
srpnovému setkání. První srpnovou neděli zamířili již na dopolední shromáž-
dění v Kořenovském kostelíku, kde v létě koná svá shromáždění Ochranovský 
sbor z Tanvaldu. Jako host kázala sestra Hana Jalušková z Rovenska p.Tr.
 Po shromáždění začal vlastní program Společnosti. Bratr Živan Kužel velmi 
zajímavě mluvil na téma „Evropa a my“. Byl to pohled na historické utváření 
Evropy od dob předkřesťanských, pohled na pronikání duchovních proudů do 
této oblasti z civilizace středomořské (Egypt, Palestina, Mezopotámie, Římská 
říše - jih Evropy), jejich mísení a přetváření. Zajímavé bylo sledovat křesťanství 
na našem historickém území (dvě generace před příchodem Cyrila Metoděje), 
které bylo odlišné dobrovolností a nenásilím od násilného pokřesťanšťování 
Evropy Karlem Velikým. Svoboda ve věci vyznání prorůstá křesťanstvím v 
českém prostoru až do r. 1620 - na rozdíl od západní Evropy, kde od r. 1555 
platila zásada: čí panství, toho náboženství.
 Pak jsme se s kostelíkem rozloučili a přesunuli se do hotelu Adria - bývalého 
horského domova Jednoty bratrské. Společně jsme poobědvali a tradičně zpívali 
staré krásné písně za doprovodu harmoniky bratra Květoslava Plívy. Bylo dobré 

jaké teologické spory museli v různých dobách naši předkové řešit. A nejinak je 
tomu dnes. Někdy se může zdát, že je to zbytečné, že jsou to akademické spory. 
Ale kdo má k Písmu, k Ježíšovým slovům úctu, ten se musí snažit pochopit 
jejich význam co nejpřesněji. A to je úkol církve. Proto jsou pro církev důležitá 
teologická učiliště, proto jsou významné všechny skupiny písmáků promýšle-
jících biblické texty. Mějme ve vážnosti byť sebemenší kroužky těch, kteří se 
scházejí nad Biblí, aby jí naslouchali a o jejím poselství diskutovali. Zde se napl-
ňuje vlastní poslání církve.
 Církev, která zůstává v Kristu, nese ovoce. Řekli jsme na počátku, že je 
to srozumitelný obraz. Větev napojená na životodárnou sílu kmene se zelená 
a nese ovoce. Ale co je míněno tím ovocem? Jsou to naše činy, naše skutky? 
Nebo je to ovoce Ducha, jak je vyjmenováno v epištole Galatským? Obraz vin-
ného kmene, ratolestí a ovoce je připomenutím, že církev má misijní poslání. Na 
různých místech Nového zákona objevíme podobné spojení. „Nést učení, nést 
užitek, nést ovoce“. Tak říká Pán Ježíš učedníkům: „já jsem vyvolil vás, abyste 
šli a nesli ovoce…“. To je janovská obměna toho velkého poslání: Jděte a získá-
vejte mi učedníky.
 V naší ochranovské tradici je asi dobře znám obraz prvotin. Obraz z doby 
Zinzendorfovy, na němž jsou lidé z různých národů, kteří byli získáni pro 
Krista. Prvotiny, první „plody“ misijního poslání a úsilí Moravanů. Připomíná-
me-li si dodnes to veliké dílo ochranovských misionářů, pak si také připomeňme 
jejich oddanost Kristu. Bylo to jejich hluboké a bezpodmínečné zakotvení v 
Kristu, zůstávání v něm, které přineslo ovoce, na něž na různých místech světa 
dodnes církev navazuje.

Ondřej Halama

zdravá víra ve zdravé církvi
(4) Zdravé společenství má zdravý vliv

 V seriálku Zdravá víra ve zdravé církvi jsme se v zamyšlení nad zdravým 
duchovním vývojem (NBL 2/2004) nejvíce věnovali třetímu stupni ve stupnici 
Jamese Fowlera - synteticky konvenční víře. Bylo to proto, že na tomto stupni 
víry (a také jakéhokoli jiného obrazu světa) se podle Fowlera nachází nejvíce 
našich křesťanských i jakkoliv jinak věřících i tzv. nevěřících spoluobčanů. Je to 
patrně důsledek toho, že pro tento stupeň duchovního vývoje je typická velká 
snaha o přizpůsobení skupině, do níž chce jednotlivec patřit.
 Tuto přizpůsobivost názorům, normám a chováním skupiny (tedy konfor-
mismus nebo také konformitu) sledoval jako jeden z prvních americký psy-



8 21

cholog Solomon Asch. Na základě experimentů došel kolem roku 1951 k 
překvapujícím závěrům: jen asi čtvrtina z nás je schopna nesouhlasit se zjevně 
nesprávným názorem, pokud je tento názor hlásán všemi členy „naší“ skupiny. 
Většina z nás se názoru skupiny naopak přizpůsobí ve snaze vyhovět, nevyvo-
lávat konflikty, nevystupovat z řady atd. Přizpůsobení je tím častější, čím je 
skupina pro nás významnější a čím přesvědčivější a jednomyslnější jsou její jed-
notliví členové. Pokud se přizpůsobíme, obvykle si to pak lehce vysvětlíme třeba 
těmito argumenty: mohli jsme se přece splést, je divné, aby se mýlilo tolik nám 
blízkých lidí, atd.
 Pokud si opravdu uvědomíme míru své přizpůsobivosti, může to pro nás 
znamenat malý šok. Většinou totiž žijeme v iluzi, že naše myšlení, názory, hod-
noty, vůle, chování jsou opravdu naše. Pravdou je ale spíše to, že „naše“ poli-
tické názory odpovídají našim oblíbeným novinám či televizní stanici, „naše“ 
hodnoty jsou vlastně spíše hodnotami lidí a skupin, které jsou pro nás významné 
a jichž si vážíme, „naše“ duchovní zážitky jsou nápadně shodné s kulturou, v 
níž žijeme, „naše“ teologie je vlastně teologií církve, do níž chodíme, atd. Pak si 
můžeme také uvědomit, že naše přirozená touha být přijat, být pochválen, líbit 
se, být uznáván apod. disponuje obrovskou silou.
 Pokud má být církev zdravá, měla by s tímto potenciálem konformity svých 
příslušníků dobře zacházet. Církev je totiž (zvláště dnes, když je menšinová) tou 
skupinou, která je pro mnoho svých příslušníků nejdůležitější ze všech skupin. 
Pokud je někdo příslušníkem církve, bývá to právě místní církev (sbor, far-
nost), která má na něho - samozřejmě kromě rodiny - největší vliv. Poskytuje 
mu orientaci a jistotu. Jednotlivec je pak vůči ní rád konformní. Tím více kon-
formní, čím méně má jiných podobně nebo aspoň trochu významných skupin. 
A také tím více přizpůsobivý (konformní), čím více je ta „jeho“ skupina (církev) 
odlišná od jiných skupin a čím více je s nimi v rozporu.
 Potenciál konformity může být místní církví neodpovědně využíván zvláště 
tehdy, pokud církev vytváří pevné normy každodenního života a dává najevo 
očekávání, že budou bezvýhradně plněny. Takové detailní normy se týkají např. 
oděvů a vnějšího vzhledu vůbec nebo mluvy a jejího slovníku se zvláštními 
výrazy, které dokládají, že mluvčí „je jeden z nás“. Normované mohou být 
i úsměvy, formální zdvořilosti, vkus (či spíše bezkonfliktní nevkus), chování 
v rodinách a výchova dětí, ba i teologické myšlení a duchovní zážitky. Tyto 
detailní, a přitom velmi pevné normy se mohou týkat čehokoli: rozparku na 
sukni i výkladu Písma. Očekává se, že budou konformně dodržovány.
 Pro zvýšení ochoty se přizpůsobit (konformity) je zvláště důležité, že tyto 
normy jsou sice pevné, ale zároveň nevyřčené. Jsou komunikovány jen názna-
kem (každému to přece má být jasné!), případně jsou tyto náznaky doplněny 
nějakými manipulativními technikami. Trochu nadsazeným (ale skutečným) pří-
kladem mohou být např. návodné otázky: Co si myslíš, že by tvým nalíčeným 

(i odjinud). Pozvání přijal na celý den také synodní senior Českobratrské církve 
evangelické Mgr. Joel Ruml. Po liturgické části shromáž-
dění, které vedl Jiří Polma, kázal o „hojnější spravedlnosti“ 
podle Mt 5,20-24. Kázáním nás postavil do shromáždění 
posluchačů Husova, neboť zpřítomnil jeho kázání na daný 
text proslovené v letech 1410-13.
Hus říká, že záměrem tohoto Ježíšova slova je uvést pravou lásku 
mezi ty, kdo patří k jeho učedníkům. Taková láska má své znaky 
- jedním je, že se vyhýbá zlému hněvu, zlému popouzení, hanění a 
pomlouvání a zabíjení, však i slova zabíjejí. Toto pravá láska nečiní. 
Protože skutky pravé lásky Ježíš neviděl u zákoníků a farizeů, mohl 

pobídnout své věrné posluchače, aby oni byli lepší, než předáci lidu. Oni nejsou mírou, na 
které závisí spása lidské duše, nesmí se dít to, aby se člověk ohlížel na příklad druhých ve 
věci mezilidské spravedlnosti. Jen poslušnost Krista je směrodatná.
Hus říká, že spravedlnost je dostupná ctnost: lze být spravedlivý vůči Bohu i člověku. 
Když dá člověk Bohu slávu, poctivost a poslušnost dodržováním Božích přikázání, pak 
je k Bohu spravedlivý. Když člověk miluje bližního jako sebe, je spravedlivý k člověku. 
Jakmile nedokáže být takto spravedlivý, pak svou nespravedlností se podílí na stavu své 
doby. Ježíš „hojnější spravedlností“ ukázal, kam je třeba napřít největší úsilí, aby člověk 
byl spravedlivým. Nikoli jen na činy a dojem, jaký člověk udělá, jak oslní, nýbrž dovnitř 
sebe, protože tam je základ spravedlnosti mezi lidmi a tedy základ spravedlnosti v celé 
společnosti. Záchranou před Božím trestem a odsouzením za nespravedlnost je jen upřímné 
pokání.

 Dopolení shromáždění také pozdravil bratr Albert Schönleber, překládal K. 
E. Langerfeld. Čas od dopoledního shromáždění k odjezdu na Kalich byl vypl-
něn rozhovory a společným obědem.
 Při odpoledním shromáždění na Kalichu u Besedic, ke kterému se sešly 
asi dvě stovky posluchačů, kázal ThDr Jindřich Halama na Ježíšova slova z 
J 8,31-32: „Zůstanete-li v mém slovu, jste opravdu mými učedníky. Poznáte 
pravdu a pravda vás učiní svobodnými.“ Biblické písně A. Dvořáka přednesla 
prof. Magda Bělohlávková. Byli jsme jí vděčni za tuto službu.
 A ještě jednou v ten den k nám promluvil synodní senior ČCE Joel Ruml. 
Naši pozornost obrátil k Husovu spisku Řeč o míru. Hus psal tuto řeč pro kost-
nický koncil - nebyla mu však dána příležitost přednést ji.

Pro Husa nemá mír žádný jiný původ než jen u Spasitele. Boží pokoj je Bohem nabízen 
a je vhodné jej přijmout. Boží mír má tři stránky, které mají svůj základ v zachovávání 
Božích přikázání: je to mír člověka s Bohem, mír člověka se sebou samým a mír člověka 
s bližním. Základem všeho je vztah člověka k Bohu a vše ostatní je vedlejším produktem, 
jakoby něčím, co se automaticky děje, stojí-li člověk na onom základním kamenu své exis-
tence. Mír člověka se sebou samým je povinná podřazenost těla vůči duši - duchovní hod-
noty musejí být těmi hodnotami, které leží na prvním místě lidského zájmu a usilování. 
Mír člověka s člověkem se projevuje bratrským milováním a předpokládá víru a naději. 



20 9

 Dr. Marx, vedoucí našeho misijního týmu, věnoval každému vůdci ve všech 
vesnicích Nový zákon psaný v kurdštině. Tento dar byl přijat s velkou vděčností! 
Dr. Marx Kurdům řekl, že nás Pán Ježíš k nim poslal, abychom jim pomohli.
 Naši překladatelé byli věřící lidé, kteří shledávali, že život v muslimské zemi 
je pro věřící křesťany velmi tvrdý a náročný. Jeden z tlumočníků jménem Hana 
byl mladý universitní student angličtiny. Tento mladík prožíval velmi těžkou 
dobu. Dr. Marx měl příležitost svědčit Hanovi během týdne, který strávil s naší 
skupinou. Hana to komentoval slovy: „Jste Američané, ale vy jste jiní lidé!“ 
Poslední den kliniky, kdy jsme se s očima plnýma slzí loučili s překladateli, při-
stoupil mladý Hana k vozu, kde jsem seděla a dotkl se mé paže. „Neplačte“, 
řekl, „protože jste tady byli, jsem teď jiný člověk“. S dlaní přiloženou ke svému 
srdci dodal: „Tady mám teď Ježíše!“

Debbie James
z amerického misijního časopisu Onward 5/2004 přel. M. Ulrichová 

Zpráva z Labradoru
 Zbývající čtyři sbory na Labradoru se těžko smiřují se skutečností, že už 
k nim nebudou vysíláni žádní zahraniční kazatelé. Od roku 1752 zde bylo více 
než tisíc misionářů v duchovní, výchovné a lékařské službě. Mnoho místních lidí 
převzalo praporec služebníků a učitelů sboru, ale málo z nich dosáhlo ducho-
venské ordinace.
Makkovik - byl založen 1896. Má 400 obyvatel. Potomci Angličanů uzavírali ve 
značné míře sňatky s domorodými Inuity. Už 11 let nemá sbor ordinovaného 
kazatele.
Hopedale - byl založen 1782. Mezi 640 obyvateli převažují Inuité. Sbor je 7 let 
bez ordinovaného kazatele.
Nain - byl založen 1752. Má 1 300 obyvatel. Ve sboru je 1 000 členů, kteří přísně 
dodržují tradice Jednoty. Slouží jim laický kazatel.
Happy Valley - byl založen 1957. Sbor je bez kazatele. Čtrnáct lidí se vzdělává 
pro duchovenskou službu. Tento sbor potřebuje mladé pracovníky pro službu 
dětem a mládeži. Duchovenská práce na Labradoru se neobejde bez stálé 
finanční podpory.

Quarterly (květen - srpen), Sam Popsom, překlad Marie Ulrichová

náš seniorát
Husův den 2004
 Jsme rádi, že jsme i letos mohli pokračovat v dobré tradici pořádání Husova 
dne, tentokrát v neděli 4. července. Dopolední shromáždění od 9.30 hod. se 
konalo v Železném Brodě. Přijeli bratří a sestry z Jablonce, Koberov, Rovenska 

očím řekl Pán Ježíš? Co je pro tebe důležitější: Kristus, nebo přátelé? Dáš tedy 
přednost odpoledni v církvi, nebo volejbalu s přáteli? Myslíš, že by tě Kristus 
vzal s sebou do nebe, kdyby podruhé přišel zrovna ve chvíli, kdy budeš sedět v 
divadle?
 Porušení norem bývá v prostředí, které nezdravě vyžaduje konformitu, 
přísně sankcionováno. Těmi nejúčinnějšími sankcemi přitom bývá něco jako 
povytažené obočí nebo nevěřícné zakroucení hlavou. V konformním prostředí 
se ostatně člověk často trestá sám: stačí třeba nečekaná návštěva významné 
sestry z církve v době, kdy doma není umyté nádobí, a hospodyňka hned ví, 
že jako manželka totálně zklamala. Destruktivní síla konformity se pak naplno 
projeví v tom, že člověk se necítí špatně „jenom“ před onou církevní sestrou, 
ale před samým Bohem. Pocit zklamání a odmítnutí je tak přenesen ze skupiny 
(církve) na Boha.
 Tlak církve směrem ke konformnímu chování je tak největší (a nejvíce 
destruktivní) u těch lidí, kteří jakoby nepřímo reprezentují Boha, víru, církev. 
Řekl bych, že v církvích, které vyžadují konformitu, mají nejtěžší úlohu man-
želky duchovních pracovníků. Jejich rodina totiž bývá považována za jakési 
nebeské královstvíčko a jakékoli selhání v jejím bezchybném chodu ukazuje, 
že i v království nebeském musí být něco povážlivě v nepořádku. Možná ještě 
horší postavení než tyto manželky mají jejich děti, stále okukované a hodno-
cené jako v akváriu. Ostatně, zkratkovité spojování obyčejných výchovných 
problémů s duchovními záležitostmi a střílení na výchovné blechy z těžkých 
kanónů duchovních pravd by snad mělo být klasifikováno jako zločin proti lid-
skosti (proti dětské duši určitě).
 Naproti tomu zdravé církevní společenství se konformitě svých příslušníků 
spíše brání a její projevy nevyžaduje. Podporuje naopak osobitost a poctivé hle-
dání vlastních cest. Dovoluje pochybnosti a alternativy a s pochopením snáší 
dokonce i omyly a slepé uličky. Normy zdravého společenství se týkají jen pod-
statných věcí a jsou jasně stanoveny (písemným vyznáním, řády, kázeňskými 
zásadami apod.). Sankce jsou spíše řídké, pak ale jasně stanovené a časově ohra-
ničené. Mimochodem, jasnými sankcemi je také dána možnost odpuštění, které 
- ačkoli je to paradoxní - je v církvi dost vzácné. I v nezdravém společenství se 
sice o odpuštění často mluví, ale v praxi bývá viník stigmatizován na doživotí (s 
nadsázkou řečeno: stále se nad ním povytahuje obočí).
 Odpovědnost za zdravé zacházení s tím, co zde bylo nazváno jako „poten-
ciál konformity“, leží v církevním prostředí na všech jeho příslušnících. Nej-
více samozřejmě na těch, kdo jsou postaveni do čela. Ti se ovšem ocitají v 
pokušení: semknuté, konformitou svázané stádečko je zajisté snáze ovladatelné. 
Ovšem dříve či později se pouta konformity projeví v pokrytectví, vnějškovosti 
a vyprázdnění evangelia o milosti ve prospěch „evangelia“ církevnictví. A pokři-



10 19

vením osobnosti a duchovního života těch, kdo se tlaku ke konformitě nedoká-
zali vzepřít.

Zdeněk Vojtíšek

Příště: Zdravá církev káže evangelium.

církev a já
Jak jsem se dostal do Jednoty bratrské, své církve
 Nejkratší odpověď: přízní Boží. Abych trošičku podrobněji popsal, jak se 
mnou jednal: požehnáním předků a přímluvnými modlitbami rodičů, kmotrů a 
dalších docela pozemských lidí. Když jsem začal rozeznávat dobré od špatného, 
už jsem se nalézal mezi věřícími. Tak jsem zůstal dodnes v spasitelově stádě, 
ovce, která nikdy nezažila nějaké obrácení k víře.
 Moje silně kritická nálada by mě zajisté svedla, abych byl ostrým protivní-
kem Zinzendorfa, kdybych žil v jeho době a prostředí. Tak mě Bůh raději poslal 
na svět v roce ukončení Stalingradské bitvy jako dárek pro mé rodiče, kteří už 
šest let toužili po dítěti. Prvních dvacet minut mého života mohl být můj tatínek 
přítomen v porodním pokoji v „Emauzích“, diakonském ústavu Jednoty bratr-
ské v Nízkém, pak se musel vrátit do války v Rusku.
 Můj tatínek byl od svého křtu jako dítě v Paramaribo (Surinam / Jižní Ame-
rika) členem Jednoty bratrské, a to už v šesté generaci. (První čtyři generace 
Langerfeldů žily v službě Jednoty v Sareptě nad Volhou, další tři v Surinamu, 
jenom jejich „dekadentní zbytek“ se narodil a zatím znovu pobývá v Nízkem v 
Horní Lužici). Jako všechny šesti- nebo sedmileté děti misionářů byl i můj tatí-
nek poslán zpět do Evropy a žil v internátní škole Jednoty v Kleinwelce blízko 
Ochranova. Svoje rodiče znovu uviděl teprve jako dvacetiletý. Kdo se diví, že 
jsem si já jako chlapec při každém přiblížení se k Dětskému domovu Jednoty 
v Ochranově vždycky pomyslel, jak já bych odtud utekl... Tatínek kdysi přiznal 
své snoubence touhu po rodině a slíbil jí: „Budeme-li mít syna, chci mu sundat 
hvězdy z nebe“. Ale z vojenského zajetí byl propuštěn jako kandidát smrti a 
vozil jsem ho v pojízdné židli po Ochranově.
 Moje maminka pocházela z pokolení hornolužických tkalců, kteří sice 
vyznávali luterskou víru, ale příliš úzké styky s církví pravděpodobně neměli. 
Maminka se v rodném Neugersdorfu angažovala v luterském sboru a proto 
musela slyšet od svých rodičů: „Co tomu lidé řeknou, když nás tak často navště-
vuje pan farář?“ A přítelkyně v sousedství ji urážely: „Pro takovou by měl přijít 
nějaký syn misionáře“. Odkud jen ony poznaly Boží předsevzetí?! 
 U svých rodičů jsem mohl pozorovat nelíčený život přímo z jednoduché 
víry. Jako dítě jsem se stal několikrát svědkem, jak rodiče předložili nějaký pro-

dádu jsme si všimli, že náš nákladní vůz, jeden ze tří v naší karavaně, jezdil 
kolem města, ale ostatní dva vozy nebyly nikde v dohledu. Náš řidič, náležitě 
rozzlobený, zmatený a zbloudilý, zastavil na okraji silnice... Nakonec se objevily 
oba „ztracené“ nákladní vozy. Poté, když se všichni řidiči náležitě poprali se 
svými frustracemi, pokračovali jsme v naší jízdě.
 Konečně jsme byli nasměrováni na sever od Bagdádu k cíli naší cesty, 
kterým byl irácký Arbil. Ale brzy jsme narazili na to, co se zdálo být další 
překážkou na silnici. Byl to „Politický protest Kurdů“, který úplně zablokoval 
dvouproudovou silnici, po níž jsme cestovali. Bylo přítomno i mnoho těžce 
ozbrojených iráckých policistů, kteří na nás mířili puškami. Těsně než došlo 
ke skřípavému zastavení, sáhl náš řidič k úhybnému manévru a přehoupl se s 
vozem přes hluboce vyježděné koleje a hromady země. Když se obrovský mrak 
prachu usadil, uvědomili jsme si, že jedeme po dvouproudové silnici proti pro-
vozu, směřujícímu na jih, rychlostí nad 95 mil v hodině. Světla blýskala, klak-
sony hlasitě troubily, když se blížící auta, řítící se po obou stranách silnice, 
pokoušela vyhnout srážce s námi. Náš řidič dupl náhle znovu na brzdy. Když 
jsme našli odvahu podívat se z oken, shledali jsme, že nás opět zastavili vojáci, 
kteří s napřaženými puškami na nás upřeně zírali hledím svých zbraní. Tento-
krát se ukázalo, že je to naše vlastní vojsko, Američané a spojenci. Chtěli mluvit 
s řidičem prvního nákladního vozu, který jim vysvětlil, že jsme Humanitární 
lékařská pomoc. Mávli rukou na znamení, že můžeme jet dále. Později se vysvět-
lilo, že řidičovo nevyrovnané chování za jízdy, kdy jel po špatné straně silnice 
vysokou rychlostí do blížícího se provozu, způsobilo, že se vojáci domnívali, že 
vezeme v autě bombu, a byli připraveni nás zastavit, kdybychom to byli sami 
neudělali. Chvála Pánu za dobré brzdy a za zdravý řidičův rozum, který nakonec 
použil!
 Po mnoha hodinách jízdy jsme konečně dosáhli místo našeho určení, Arbil, 
kde jsme se ubytovali v motelu. Odtud jsme každé ráno vyjížděli na dvouhodi-
novou cestu do malých vesnic v Kirkuku. Každý den jsme otvírali naši kliniku, 
což zahrnovalo třídění a první ošetření raněných a dvě další hodiny zpáteční 
cesty do Arbilu. Kliniku jsme umístili do budovy, o níž nám řekli, že v ní bylo 
vězněno mnoho Kurdů během Saddámovy vlády. Zdi nádvoří, kde byli vězňové 
popravováni, byly plné děr po nábojích. Jeden z místních Kurdů nám řekl, že 
kdybychom zde byli před půldruhým rokem, byli bychom bývali na tomto místě 
pověšeni.
 Během čtyř dnů fungování naší kliniky prošlo jejími otevřenými dveřmi 
sedm stovek kurdských mužů, žen a dětí. U mnohých jsme ošetřili menší zranění 
nebo nemoci a podávali jsme antibiotika. Bylo také mnoho těch, kdo měli srdce 
zdeformované bolestnými příběhy a vyprávěli o špatném zacházení a mučení 
podle příkazů Saddáma Hussejna. Mnozí z těchto ubožáků chtěli, abychom jim 
dali lék, který by je zbavil jejich hrůz. Jedné dívce jsem nabídla modlitbu a její 
oči byly plné slzí, když mi podle kurdského zvyku líbala tváře.



18 11

a po kázání ses. biskupky Ward jsme se účastnili společné sv. večeře Páně. V 
polední přestávce se v Hornsey konal bazar, který se také stal tradicí našich ses-
terských setkávání. Za malý obnos jste mohli získat českou skleněnou figurku, 
českou hudbu na CD, holandský porcelánový větrný mlýnek, pohlednici z 
Německa, estonský vyšívaný kapesníček nebo švédskou kravatu a přispět tak 
nejen k celkovému radostnému ovzduší.
 Odpoledne náš očekával sbor Fetter Lane v Chelsea, který měl téměř 200 
let své středisko s modlitebnou, farou a velkým obchodem v srdci Londýna. 
Působením ochranovských a anglických bratří došlo k velkému rozkvětu tohoto 
sboru, který se stal prvním sborem Jednoty v Anglii. Obchodní dům sloužil k 
zásobování misionářů v Labradoru. Misijní loď „Harmony“ byla zde na březích 
Temže naložena zbožím. Celý sbor se s ní bohoslužbou na palubě v červnu roz-
loučil a na podzim ji zde opět očekával. Kapitán James Frazer s ní 56krát přeplul 
oceán.
 V květnu 1941 bylo celé bratrské středisko ve Fetter Lane úplně zničeno 
po bombovém útoku. Když se po válce sbor opět sešel, mohl si najít v kapli 
na hřbitově v Chelsea svůj nový domov. Ten hřbitov v ochranovském stylu je 
jedinečný, protože je podle rozhodnutí anglického parlamentu z r. 1855 jedi-
ným zachovalým hřbitovem ve vnitřním Londýně. Odpočívají tu mnozí slavní 
mužové a ženy Jednoty včetně některých členů Zinzendorfovy rodiny. Novou 
vzpruhou pro tento sbor se stali v 60. letech minulého století bratři a sestry z 
Karibiku.
 Krásnou tečkou za Londýnem byla naše okružní jízda jeho historickým 
centrem, Jako nádherné obrázky z obřího kalendáře defilovaly před našima 
očima Buckinghamský královský palác, Big Ben, Trafalgarské náměstí, Tower 
Bridge....
 Konference byla ukončena v High Leigh večer vysluhováním Kalichu 
smlouvy, který celebrovala ses. Shelagh Connor. Sedmá evropská konference 
žen Jednoty se má konat, dá-li Pán, v srpnu 2007 v dánském Christiansfeldu.

Marie Ulrichová

Misie má mnoho forem. Debbie James, ošetřovatelka ze sboru Jednoty bratrské Frieberg v 
Sev. Karolíně, popisuje zkušenosti, které získala v lékařském týmu během dvou týdnů, v 
nichž se jeho účastníci snažili pomáhat zničené i nebezpečné zemi.

Lékařská mise do Iráku

 Cesta byla velkým úspěchem, který se v určitém ohledu ukázal větší, než 
jsme očekávali. Po třech dlouhých dnech cestování, když jsme překročili hranici 
z Jordánska do Iráku, zahrnovala naše cesta 19 hodin jízdy po dvouproudové 
silnici napříč pouští rychlostí nad 100 mil za hodinu, dvě zastavení s použitím 
koupelny, dále řidiče, který mluvil jen arabsky a žádného překladatele. V Bag-

blém v modlitbě nebeskému Otci a potom našli nad biblí a v ní uspokojující 
odpověď. K pubertálním vzpourám mně chyběla silná osoba zdravého otce. 
Vzpomínám si ještě na svou vlastní modlitbu: „Pane, buď Ty sám mým vychova-
telem!“ Obdivuji dodnes, jak mě moje matka včas vedla k sexuálnímu poznání: 
Dřív než mi dala do rukou knihu, která se k tomu vztahovala, spolu se mnou se 
do ní podívala, četli jsme spolu, byla samý údiv, když mi vyprávěla o zázracích 
stvořitele, a uzavřela to modlitbou. 
 Ačkoliv jsme na začátku padesátých let ještě nemohli dostat státní povolení 
k přestěhování do Ochranova, navštěvovali jsme tam pravidelně misijní slav-
nosti. V té době jsem se chtěl stát nejdřív misionářem a brzy na to jsem to 
změnil na misijního lékaře. Měl jsem totiž sen: setkat se v surinamském pralese 
ještě s černou chůvou mého otce, ukončím-li podle možnosti brzy své vzdělá-
vání. Surinam jsme my, šest sestřenic a bratranců, měli stále před očima díky 
fotografiím našeho dědečka a díky zajímavým vyprávěním naší nejmilejší tetičky. 
Později jako gymnasista jsem udával jako cíl svého vyučování jenom být léka-
řem. 
 Předkonfirmační cvičení jsem měl už v Ochranově u bratra Hickla. Sice 
zůstalo - aspoň u mne - bez trvalého úspěchu, že nás bratr Hickel nechal učit 
se zpaměti desítkám biblických veršů a strof ze zpěvníku, protože my se tomu 
všemu společně učili teprve posledních dvacet minut před konfirmačním vyu-
čováním a potom všechno zrovna tak rychle zase zapomínali. Ale vděčím bratru 
Hicklovi za jeho jasné a především velice moudré vyučování víry, kde rozum a 
kritické otázky nebyly vyloučené. Tak mi později při studiu bohosloví zůstala 
cizí všechna ta duchovní popírání, pod kterými trpěli studenti s užším nábo-
ženským pozadím. Prorocky mi dal můj konfirmátor jako heslo do života z 
listu Filipským 3,12: „Nemyslím, že bych již byl u cíle anebo jíž dosáhl dokona-
losti. Běžím však, abych se jí zmocnil, tak jako mne se zmocnil Kristus Ježíš“. 
Jako sborový dorost jsme se shromažďovali u bratra Gilla. Ten zvláště nás gym-
nasisty posiloval a moudře a vtipně nám pomáhal při světonázorových provoka-
cích ve škole. Brzy jsem měl vzít na sebe částečnou odpovědnost za sborovou 
mládež.
 Nejprve jsem dostal místo pozvání k přijímací zkoušce ke studiu medicíny 
pozvání ke studiu bohosloví. Odmítl jsem to rozhodně a opravdu jsem získal 
jednoroční praktikum jako ošetřovatel v Ochranovské nemocnici a povolení na 
medicínu pro následující rok. (Tajemník strany v nemocnici nejdřív chtěl bránit 
mému zaměstnání v dalekosáhle už církvi odcizené nemocnici, až poslední dvě 
diakonky - vrchní sestra a první asistentka na operačním sále - mu k mému pro-
spěchu hrozily stávkou). Posluchárnu medicínské fakulty jsem ale nikdy neviděl, 
studentem medicíny jsem byl jen 19 dní a to jenom jako pomocník na žních. 
Bylo to v politicky napjatém podzimu roku 1961 (Berlínská zeď, dokončení 
tzv. kolektivizace zemědělství s pomocí psů a policie, sovětské testy atomových 



12 17

bomb) a protože jsem odmítl „dobrovolně“ se přihlásit na vojnu, byl jsem hned 
na místě exmatrikulován. Dostal jsem zákaz studování na státních vysokých 
školách s platností šest let a hrozili mi znovu otevřeným koncentračním tábo-
rem v Mühlbergu nad Labem. 
 V té noci se mi stalo jasné, že moje cesta má být bohoslovecká. Měl jsem 
totiž v paměti radu mé matky: „Neváhej příliš, rozhodni se! Pán Bůh se kvůli 
tomu na tebe nezlobí, a nejpozději po třetím omylu budeš vědět, kam tě Bůh 
chce vést.“ Přes noc domů! Následující dopoledne bratr Hasting v ředitelství 
Jednoty v Ochranově, o kterém jsem si myslel, že tam všecko trvá velice dlouho, 
mi dal ihned potvrzení, že jsem ve službě Jednoty a jako její stipendista jsem 
poslán na církevní vysokou školu do Naumburgu nad Saalou. Odpoledne jsem 
to mohl ohlásit na okresním úřadě, kde byli už policií informováni, a před půl-
nocí jsem dorazil do Naumburgu jako první z tzv. „zkrachovaných existencí“, 
kteří ale věděli, proč studují bohosloví. (Podobná vlna bohoslovců vznikla roku 
1968 z potrestaných učitelů, kteří odmítli schválení „bratrské pomoci“ vojsk 
varšavské smlouvy v Československu).
 Bohoslovci v Naumburgu mne bránili proti pokusům policie získat mě 
jako tajného agenta. Později jako „Vertrauensstudent“ (od studentů zvolený 
zástupce) jsem se mohl dovědět, kolik mladých lidí k nám bylo posláno jako 
pozorovatelé státních tajných služeb, ale při tom se někteří obrátili k víře. 
Pokoj pod záštitou církve nezůstal nepřerušen. Vyšel zákon o základní vojen-
ské službě. Kolegium našich docentů v pastoračních rozhovorech s rozhodnu-
tými pacifisty přiznalo, že je mimo jeho moc, aby nás zachránilo. A já musím 
přiznat, že jsem nenašel porozumění v té otázce zrovna tak u otčíma a matky 
jako v Ochranovském sboru, ani u biskupa Jednoty. Zůstal jsem ale zachován 
před zlými důsledky svého pacifistického zaměření. Díky opakovaným časovým 
dispensům a častému stěhování mě povolání k odvodu několikrát nezastihla. 
 Službu v Jednotě jsem nastoupil na podzim roku 1967 jako vikář v Nízkém. 
Můj mentor se právě odcizil Jednotě tajně opakovaným křtem. Intenzivně jsem 
pozoroval vývoj „socialismu s lidskou tváří“ v Českosloven-
sku (začal jsem se učit česky při studiu v Berlíně). Ochra-
novské ředitelství podporovalo, že jsem se ucházel o studijní 
rok na Komenského fakultě v Praze. Z toho se ale nic 
neuskutečnilo - zrovna tak jako později, když jsme, jako 
mladá rodina, plánovali službu ve sboru Jednoty v Turnově. 
V Ochranově dostali dopis od státních úřadů, že „takový 
člověk není hoden zastupovat NDR v cizině“. Jsem si jist, 
že k tomu přiložil ruku i tajemník Jednoty bratrské R. K. v 
Nové Pace.
 Během čtyřicetileté služby v Jednotě jsem dostal různé úkoly: krátkodobě 
tzv. „Unitätssekretär“ (pomocník tenkrát jediného ředitele) se zvláštní úlohou 

Šesté evropské setkání žen Jednoty 
3. - 7. června 2004
 Ebersdorf, Nová Paka, Ochranov, Zeist, Montmirail, Hoddesdon - šest 
setkání v malém jubileu 10 let, v nichž evropské společenství žen Jednoty osvěd-
čovalo lásku k tradici své církve a lásku sesterskou. To letošní šesté se konalo v 
High Leight, konferenčním středisku na severovýchodě Londýna. Účastnilo se 
ho 60 žen, z nichž téměř polovina přišla do tohoto společenství poprvé. Nejvíce 
účastnic bylo z hostitelské země, Velké Británie a Severního Irska. Kromě nich 
byly mezi námi ženy z Německa, Estonska, Holandska, Dánska, Švédska, České 
republiky a ze Spojených států amerických. Český distrikt reprezentovaly sestry 
Jitka Pernerová, Dagmar Pěnčíková, Anna Kejřová, Jana Svobodová a Marie 
Ulrichová.
 Program každého dne začínal ranním a končil večerním požehnáním, při 
kterém se vystřídaly skupiny z každé země. Po společném zpěvu následovala 
biblická vzdělávání, která vedla ses. biskupka Kay Ward z USA. Tématem k nim 
byl text z Lukáše 24,13-55 (Zjevení na cestě do Emauz). „Pane, zůstaň s námi“ 
bylo také heslem našeho setkání. Po biblickém výkladu následovaly vždy skupi-
nové rozhovory k danému tématu.
 Odpolední procházky po rozlehlém starém parku střediska využíval každý, 
kdo toužil po pohybu i po osobních rozhovorech. Radostně a s chutí se zpívaly 
nejen písně anglické, americké a německé, ale došlo i na obtížnější české, 
holandské a surinamské. Hodně pozornosti věnovaly sestry zprávám o aktivi-
tách žen v církvi. Ty byl přednášeny výhradně anglicky a německy. Překladatel-
kami byly osvědčené sestry Margarete Eger a Anne Schlimm, obě z Bad Bollu. 
Večery patřily zajímavým a volnějším zprávám s diaobrázky, např. o světové 
konferenci žen Jednoty ve Winston - Salemu (USA červen 2003) a o práci Jed-
noty v Estonsku.
 Během konference došlo také k jednání plánovací 
komise, která s konečnou platností rozhodla o logu pro 
všechna sesterská setkání a korespondenci na domácí i 
evropské úrovni. Z předložených německých, českých a 
holandských návrhů byl jednomyslně přijat český návrh, 
jehož autorem je br. ing. Josef Kalous z pražského sboru. 
Jeho tři ženské hlavičky se světýlkem víry v sepjatých dla-
ních a heslem v kruhu „Sestry společně v Evropě“, zvítě-
zily všemi hlasy k naší i autorově velké radosti.
 V neděli navštívily všecky delegátky dva sbory Jednoty v Londýně. Sbor v 
Hornsey vznikl v 60. letech minulého století, když stále více členů našlo svůj 
domov v severních částech Londýna. Dnes je to z velké části sbor černých bratří 
a sester původem z Karibské oblasti. Slouží v něm už několik let ochranovský 
kazatel br. Joachim Kreusel. Po působivě a krásně připraveném programu dětí 



16 13

 Pro Moravany zůstal rok 1758 celkově pokojným. Oslavili vánoce toho roku 
kantátou a několika anglickými písněmi s mnoha sousedy a přáteli, kteří se k nim 
připojili ve zvláštních bohoslužbách.

7. Založení nové osady Bethanie

 Založení Bethanie bylo ve shodě s původním záměrem Jednoty bratrské 
rozvinout ve Wachovii úspěšné investice s řadou osad, „Božích vesnic“, jak je 
nazýval biskup Spangenberg. On to byl, jenž sdělil usedlíkům v Bethabaře, aby 
se připravovali na stavbu první vesnice, jakmile dostanou schválení od Zinzen-
dorfa a dalších vedoucích církve v Evropě. Spangenberg a několik spolupracov-
níků v oblasti zvané „Black Walnut Bottom“ (Úpatí Černého Ořechu) vybral 
pozemek pro Bethanii. Stalo se to na konci června 1759. V následujícím měsíci 
byli vybráni usedlíci, kteří se chtěli z Bethabary odstěhovat. Do staveniště byla 
vysekána cesta a postaven první dům. První usedlíci, Gottfried a Anna Grabs, 
se do něj ještě v červenci nastěhovali.
 Bethanie se odlišovala od Bethabary od samého počátku. Noví usedlíci 
pokračovali ve společném hospodaření, jednotlivé rodiny dostaly své vlastní sta-
vební parcely a pole. Neobvyklou novotou v Bethanii bylo, že i několik uprchlic-
kých rodin dostalo povolení usadit se v nové vesnici. Bratři podporovali pevná 
obecenství, v nichž se od každého očekávalo, že bude dodržovat učení a kázeň 
církve. Bylo obtížné, a dokonce pro „outsidery“ nemožné, dostat povolení k 
nastěhování se do bratrské osady. V tomto případě byli Moravanům velmi dobře 
známi příslušníci oněch 8 uprchlických rodin. Prokázali svou zbožnost, a když 
slyšeli, že se uvažuje o stavbě nové vesnice, žádali v červenci 1759, aby byli ofi-
ciálně přijati do péče Jednoty bratrské.
 Osmi rodinám těchto „outsiderů“ (těch, kteří přicházeli zvenku) bylo dovo-
leno usadit se v „horním městě“ Bethanie. Bylo jim propůjčeno oficiální uznání 
jako „společenství“ v péči církve. Mezitím se osm rodin, které vybrala sama 
Bethabara, během necelého roku zabydlelo v „dolním městě“. David Bishoff 
byl jmenován duchovním správcem Bethanie.
 Trvalo větší část roku, než zpráva o Bethanii doplula přes Atlantik k hra-
běti Zinzendorfovi, sídlícímu v Ochranově v Sasku. Když ji uslyšel, dal průchod 
svému mínění v projevu, který písař zaznamenal s poznámkou: „ti, kdo slyšeli 
jeho slova, nikdy je do konce života nezapomenou...“ „Bethanie ... není bratrská 
osada“, hřměl hrabě, jak je zaznamenáno v Diáři 3. května 1760. „Je to proti 
našemu plánu, abychom se směšovali s lidmi, které neznáme. To se nesmí abso-
lutně a na věčnost stát, aby Bratři a cizí lidé budovali osadu, ve které by spolu 
žili!“
 O šest dní později byl hrabě Zinzendorf mrtev. Bethanie je stále silnou a 
oceňovanou částí světové Jednoty bratrské.

D.Crews, R.Starbuck
překlad Marie Ulrichová

organizovat 250. výročí založení Ochranova jako osady, vedení celých ústavů 
Gnadauer Anstalten a zároveň být místním kazatelem, představeným v „Emau-
zích“, vedoucí bratrských studentů, redaktor bratrského časopisu, pracovník v 
archivu, mezitím různé dlouhodobé zástupy v místních sborech Jednoty, napo-
sledy v Jablonci nad Nisou.

Karl-Eugen Langerfeld, Niesky

dějiny
Krátké kalendárium
srpen:

7. 8. 1814 - po dlouhé přestávce obnovena činnost Tovaryšstva Ježíšova s pape-
žovým souhlasem. Tovaryšstvo bylo rozpuštěno z důvodů mocenských a hos-
podářských (velké majetky, zejména v jižní Americe v Paraguaji, kde došlo ke 
sporu s Portugalskem o pozemkové majetky). Podle některých byla jednou z 
příčin také sociální politika jezuitů, kteří se starali o prospěch domorodců. Zdá 
se, že právě toto bylo hlavním důvodem pro zrušení řádu. Jeho obnova byla 
vyvolána potřebou římskokatolické církve.
12. 8. 1474 - zemřel v Brandýse bratr Řehoř, jeden ze zakladatelů Jednoty bra-
trské.
17. 8. 1419 - shromáždění, které se konalo na hoře Bzí v rámci konání setkání 
na horách vydalo list, svolávající na den 17. září 1419 velké setkání poutníků v 
Kostelci u Křížků. (Hora Bzí je místo s nejistou lokalizací: buď šlo o horu u 
Štipoklas na Českobudějovicku nebo o kopec se skalkou u obce Bzí u Žinkov.)
19. 8. 1619 - Habsburkové byli usnesením zemského sněmu zbaveni českého 
trůnu.

září:

5. 9. 1439 - zemřel M. Křišťan z Prachatic, velký středověký vědec -  matema-
tik, astronom a lékař. Krom spisku o astrolabu a matematických traktátů činil 
i pokusy s vyměřováním země. Byl také autorem lékařských knížek, v nichž 
mnohé návody k léčení byly opřeny o vlastní praxi.
14. 9. 1424 - smíření Jana Žižky s Pražany.
26. 9. 1737 - založen český bratrský sbor v Berlíně - Rixdorfu. Kazatel tu byl 
ustanoven 6. října 1737.

říjen:

11. 10. 1424 - zemřel Jan Žižka před Přibyslaví. Tažení na Moravu nebylo doko-
náno právě tak, jako nebylo dokonáno plné sjednocení husitů.



14 15

14. 10. 1949 - přijat zákon o hospodářském zabezpečení církví a náboženských 
společností státem, který měl ve svých důsledcích potlačovat náboženskou čin-
nost s konečným cílem likvidace náboženství vůbec.
15. 10. 1424 - Jan Žižka pohřben v Hradci Králové. Patrně jeho ostatky leží 
dodnes pod kostelem sv. Ducha v hrobce.

29. 10. 1419 - klášter Na Slovanech v Praze přešel k husitství a přidal se k 
obci Nového Města Pražského. Byl pak až do roku 1592, kdy byl pokatoličtěn, 
jedním z hlavních opěrných bodů husitství v Praze.
28. 10. 1939 - tichou demonstrací vzpomínáno vzniku ČSR. Po nacistických 
provokacích došlo na více místech ke střelbě do lidí. Smrtelně byl raněn medik 
Jan Opletal spolu s jedním dělníkem. Týž den nařídila nacistická „protektorátní“ 
správa Židům nosit žlutou Davidovu hvězdu.

připravil Vl. Sakař

unitas fratrum
S odvahou do budoucnosti (4)

6. Válka a uprchlíci

 Na druhé straně byl rok 1756 rokem úzkosti. Na Severu začala válka mezi 
Francouzi a Indiány. Osadníci byli zděšeni ze zpráv, že byl zničen Bethlehem. 
Jejich obavy vzrostly, když se jeden z osadníků vrátil ze Salisbury, kde viděl v 
novinách zprávy o masakru bratrských indiánů v Gnadenhűtten v Pennsylvánii, 
ke kterému došlo už v listopadu 1755. Po několika úzkostných týdnech se uká-
zalo, že zprávy nebyly pravdivé, přesto situace byla dále nebezpečná.
 V polovině roku došlo k několika setkáním bratří s několika nepřátelskými 
kmeny Indiánů Cherokee. Ukázalo se, že Indiáni byli jen hladoví a nebyli ve 
spojení s Francouzi. Nicméně přibývali lidé, kteří žádali bratry v Bethabaře o 

přístřeší. Bratři svolili jim útulek poskytnout, ale řekli, že když bude takových 
žadatelů přibývat, budou si muset sami postavit svá obydlí. Moravané už neměli 
místa pro žádného z vlastních lidí. Tak začalo to, co se stalo stálým proudem 
obyvatel na hranici k Divokému Západu, kteří hledali u Moravanů útočiště před 
ohrožením indiánskými útoky.
 Strašné zvěsti byly stále častější, včetně zprávy, že se Čerokézové spojili s 
Francouzi. V polovině roku 1756 začali Moravané dělat plány na svou vlastní 
obranu. Bratrské vesnice v Pennsylvánii stály tváří v tvář nebezpečí bezpro-
středního útoku a uchýlily se k obrannému opatření. Biskup Spangenberg psal 
do Wachovie: „Pořídili jsem kolem staveb palisády. Porazili jsme tenké stromy, 
silné jako mužská noha nad kolenem, 12 až 14 stop dlouhé a zasadili je do pří-
kopu 3 stopy hlubokého jeden vedle druhého...“ Bratři z Wachovie se rozhodli 
následovat příkladu svých bratří ze severu. V polovině roku 1756 postavili pali-
sádu kolem celé osady.
 K žádnému útoku Indiánů ale nedošlo a život se vrátil do normálních kolejí. 
V hrnčířské dílně se pracovalo na plné obrátky, sbor se těšil, že všichni budou 
pít o hodech lásky ze stejných šálků. Pro všechny mlýny se začaly vyrábět střešní 
tašky. Svobodní bratři se začali učit anglicky. V Diáři se připomínalo, že na půl-
noční shromáždění Štědrého večera bude hrát osm trumpetistů místo dosavad-
ního jednoho, který měl trubku vyrobenou ještě z dutého stromu.
 Strach z možných útoků Čerokézů nebo jiných Indiánů pokračoval i v násle-
dujícím roce 1757. Proud utečenců rostl. Aby se předešlo možným útokům, 
organizovali Moravané „stráže“. Rok skončil smutnou poznámkou o úmrtí 
týden starého děvčátka. Její hrob byl prvním na „God´s Acre“ (hřbitov Jednoty 
- byl považován za „Boží pole“, kam jsou těla věřících zaseta v očekávání na 
vzkříšení), ležícím na pahorku nad Bethabarou. (Pozn.: Tam také našla překla-
datelka v r. 1995 hrob Matěje Stacha, rodáka ze Ženklavy, který byl misionářem 
v Grónsku, posledních 15 let žil v Bethabaře, kde také zemřel).
 Válečné napětí se uvolnilo až v r. 1758. Několik skupin Čerokézů prošlo 
osadou jen s úmyslem hledat jídlo, které jim bratři také opatřili. 26. března 1758 
se konala v Bethabaře první velikonoční bohoslužba na hřbitově za ranního sví-
tání (Easter Sunrise Service), bratrský zvyk, který se stal velmi známou tradicí 
v dalších letech. Ale brzy po Velikonocích začaly kolovat nové zprávy o útocích 
Indiánů Shawnee. Proto bylo rozhodnuto zesílit kolem Bethabary palisádu. Od 
doby, kdy uprchlíci zaplnili všechny budovy pevnosti Bethabara, postavili bratři 
dalších osm nových budov. Biskup Spangenberg, hlavní administrátor Jednoty v 
Americe, píše z Bethlehemu: „Jak bylo dobré, že jste měli s uprchlíky a jejich 
dětmi soucit. Nic nedávejte neradi, i kdyby se vám zdálo, že z toho budete mít 
třeba malý užitek. Skutky lásky tohoto druhu vás nezničí, naopak vám přinesou 
větší požehnání...“ Čerokézové mluvili o Bethabaře jako o „holandské pevnosti, 
kde jsou dobří lidé a dostatek chleba“.



14 15

14. 10. 1949 - přijat zákon o hospodářském zabezpečení církví a náboženských 
společností státem, který měl ve svých důsledcích potlačovat náboženskou čin-
nost s konečným cílem likvidace náboženství vůbec.
15. 10. 1424 - Jan Žižka pohřben v Hradci Králové. Patrně jeho ostatky leží 
dodnes pod kostelem sv. Ducha v hrobce.

29. 10. 1419 - klášter Na Slovanech v Praze přešel k husitství a přidal se k 
obci Nového Města Pražského. Byl pak až do roku 1592, kdy byl pokatoličtěn, 
jedním z hlavních opěrných bodů husitství v Praze.
28. 10. 1939 - tichou demonstrací vzpomínáno vzniku ČSR. Po nacistických 
provokacích došlo na více místech ke střelbě do lidí. Smrtelně byl raněn medik 
Jan Opletal spolu s jedním dělníkem. Týž den nařídila nacistická „protektorátní“ 
správa Židům nosit žlutou Davidovu hvězdu.

připravil Vl. Sakař

unitas fratrum
S odvahou do budoucnosti (4)

6. Válka a uprchlíci

 Na druhé straně byl rok 1756 rokem úzkosti. Na Severu začala válka mezi 
Francouzi a Indiány. Osadníci byli zděšeni ze zpráv, že byl zničen Bethlehem. 
Jejich obavy vzrostly, když se jeden z osadníků vrátil ze Salisbury, kde viděl v 
novinách zprávy o masakru bratrských indiánů v Gnadenhűtten v Pennsylvánii, 
ke kterému došlo už v listopadu 1755. Po několika úzkostných týdnech se uká-
zalo, že zprávy nebyly pravdivé, přesto situace byla dále nebezpečná.
 V polovině roku došlo k několika setkáním bratří s několika nepřátelskými 
kmeny Indiánů Cherokee. Ukázalo se, že Indiáni byli jen hladoví a nebyli ve 
spojení s Francouzi. Nicméně přibývali lidé, kteří žádali bratry v Bethabaře o 

přístřeší. Bratři svolili jim útulek poskytnout, ale řekli, že když bude takových 
žadatelů přibývat, budou si muset sami postavit svá obydlí. Moravané už neměli 
místa pro žádného z vlastních lidí. Tak začalo to, co se stalo stálým proudem 
obyvatel na hranici k Divokému Západu, kteří hledali u Moravanů útočiště před 
ohrožením indiánskými útoky.
 Strašné zvěsti byly stále častější, včetně zprávy, že se Čerokézové spojili s 
Francouzi. V polovině roku 1756 začali Moravané dělat plány na svou vlastní 
obranu. Bratrské vesnice v Pennsylvánii stály tváří v tvář nebezpečí bezpro-
středního útoku a uchýlily se k obrannému opatření. Biskup Spangenberg psal 
do Wachovie: „Pořídili jsem kolem staveb palisády. Porazili jsme tenké stromy, 
silné jako mužská noha nad kolenem, 12 až 14 stop dlouhé a zasadili je do pří-
kopu 3 stopy hlubokého jeden vedle druhého...“ Bratři z Wachovie se rozhodli 
následovat příkladu svých bratří ze severu. V polovině roku 1756 postavili pali-
sádu kolem celé osady.
 K žádnému útoku Indiánů ale nedošlo a život se vrátil do normálních kolejí. 
V hrnčířské dílně se pracovalo na plné obrátky, sbor se těšil, že všichni budou 
pít o hodech lásky ze stejných šálků. Pro všechny mlýny se začaly vyrábět střešní 
tašky. Svobodní bratři se začali učit anglicky. V Diáři se připomínalo, že na půl-
noční shromáždění Štědrého večera bude hrát osm trumpetistů místo dosavad-
ního jednoho, který měl trubku vyrobenou ještě z dutého stromu.
 Strach z možných útoků Čerokézů nebo jiných Indiánů pokračoval i v násle-
dujícím roce 1757. Proud utečenců rostl. Aby se předešlo možným útokům, 
organizovali Moravané „stráže“. Rok skončil smutnou poznámkou o úmrtí 
týden starého děvčátka. Její hrob byl prvním na „God´s Acre“ (hřbitov Jednoty 
- byl považován za „Boží pole“, kam jsou těla věřících zaseta v očekávání na 
vzkříšení), ležícím na pahorku nad Bethabarou. (Pozn.: Tam také našla překla-
datelka v r. 1995 hrob Matěje Stacha, rodáka ze Ženklavy, který byl misionářem 
v Grónsku, posledních 15 let žil v Bethabaře, kde také zemřel).
 Válečné napětí se uvolnilo až v r. 1758. Několik skupin Čerokézů prošlo 
osadou jen s úmyslem hledat jídlo, které jim bratři také opatřili. 26. března 1758 
se konala v Bethabaře první velikonoční bohoslužba na hřbitově za ranního sví-
tání (Easter Sunrise Service), bratrský zvyk, který se stal velmi známou tradicí 
v dalších letech. Ale brzy po Velikonocích začaly kolovat nové zprávy o útocích 
Indiánů Shawnee. Proto bylo rozhodnuto zesílit kolem Bethabary palisádu. Od 
doby, kdy uprchlíci zaplnili všechny budovy pevnosti Bethabara, postavili bratři 
dalších osm nových budov. Biskup Spangenberg, hlavní administrátor Jednoty v 
Americe, píše z Bethlehemu: „Jak bylo dobré, že jste měli s uprchlíky a jejich 
dětmi soucit. Nic nedávejte neradi, i kdyby se vám zdálo, že z toho budete mít 
třeba malý užitek. Skutky lásky tohoto druhu vás nezničí, naopak vám přinesou 
větší požehnání...“ Čerokézové mluvili o Bethabaře jako o „holandské pevnosti, 
kde jsou dobří lidé a dostatek chleba“.



16 13

 Pro Moravany zůstal rok 1758 celkově pokojným. Oslavili vánoce toho roku 
kantátou a několika anglickými písněmi s mnoha sousedy a přáteli, kteří se k nim 
připojili ve zvláštních bohoslužbách.

7. Založení nové osady Bethanie

 Založení Bethanie bylo ve shodě s původním záměrem Jednoty bratrské 
rozvinout ve Wachovii úspěšné investice s řadou osad, „Božích vesnic“, jak je 
nazýval biskup Spangenberg. On to byl, jenž sdělil usedlíkům v Bethabaře, aby 
se připravovali na stavbu první vesnice, jakmile dostanou schválení od Zinzen-
dorfa a dalších vedoucích církve v Evropě. Spangenberg a několik spolupracov-
níků v oblasti zvané „Black Walnut Bottom“ (Úpatí Černého Ořechu) vybral 
pozemek pro Bethanii. Stalo se to na konci června 1759. V následujícím měsíci 
byli vybráni usedlíci, kteří se chtěli z Bethabary odstěhovat. Do staveniště byla 
vysekána cesta a postaven první dům. První usedlíci, Gottfried a Anna Grabs, 
se do něj ještě v červenci nastěhovali.
 Bethanie se odlišovala od Bethabary od samého počátku. Noví usedlíci 
pokračovali ve společném hospodaření, jednotlivé rodiny dostaly své vlastní sta-
vební parcely a pole. Neobvyklou novotou v Bethanii bylo, že i několik uprchlic-
kých rodin dostalo povolení usadit se v nové vesnici. Bratři podporovali pevná 
obecenství, v nichž se od každého očekávalo, že bude dodržovat učení a kázeň 
církve. Bylo obtížné, a dokonce pro „outsidery“ nemožné, dostat povolení k 
nastěhování se do bratrské osady. V tomto případě byli Moravanům velmi dobře 
známi příslušníci oněch 8 uprchlických rodin. Prokázali svou zbožnost, a když 
slyšeli, že se uvažuje o stavbě nové vesnice, žádali v červenci 1759, aby byli ofi-
ciálně přijati do péče Jednoty bratrské.
 Osmi rodinám těchto „outsiderů“ (těch, kteří přicházeli zvenku) bylo dovo-
leno usadit se v „horním městě“ Bethanie. Bylo jim propůjčeno oficiální uznání 
jako „společenství“ v péči církve. Mezitím se osm rodin, které vybrala sama 
Bethabara, během necelého roku zabydlelo v „dolním městě“. David Bishoff 
byl jmenován duchovním správcem Bethanie.
 Trvalo větší část roku, než zpráva o Bethanii doplula přes Atlantik k hra-
běti Zinzendorfovi, sídlícímu v Ochranově v Sasku. Když ji uslyšel, dal průchod 
svému mínění v projevu, který písař zaznamenal s poznámkou: „ti, kdo slyšeli 
jeho slova, nikdy je do konce života nezapomenou...“ „Bethanie ... není bratrská 
osada“, hřměl hrabě, jak je zaznamenáno v Diáři 3. května 1760. „Je to proti 
našemu plánu, abychom se směšovali s lidmi, které neznáme. To se nesmí abso-
lutně a na věčnost stát, aby Bratři a cizí lidé budovali osadu, ve které by spolu 
žili!“
 O šest dní později byl hrabě Zinzendorf mrtev. Bethanie je stále silnou a 
oceňovanou částí světové Jednoty bratrské.

D.Crews, R.Starbuck
překlad Marie Ulrichová

organizovat 250. výročí založení Ochranova jako osady, vedení celých ústavů 
Gnadauer Anstalten a zároveň být místním kazatelem, představeným v „Emau-
zích“, vedoucí bratrských studentů, redaktor bratrského časopisu, pracovník v 
archivu, mezitím různé dlouhodobé zástupy v místních sborech Jednoty, napo-
sledy v Jablonci nad Nisou.

Karl-Eugen Langerfeld, Niesky

dějiny
Krátké kalendárium
srpen:

7. 8. 1814 - po dlouhé přestávce obnovena činnost Tovaryšstva Ježíšova s pape-
žovým souhlasem. Tovaryšstvo bylo rozpuštěno z důvodů mocenských a hos-
podářských (velké majetky, zejména v jižní Americe v Paraguaji, kde došlo ke 
sporu s Portugalskem o pozemkové majetky). Podle některých byla jednou z 
příčin také sociální politika jezuitů, kteří se starali o prospěch domorodců. Zdá 
se, že právě toto bylo hlavním důvodem pro zrušení řádu. Jeho obnova byla 
vyvolána potřebou římskokatolické církve.
12. 8. 1474 - zemřel v Brandýse bratr Řehoř, jeden ze zakladatelů Jednoty bra-
trské.
17. 8. 1419 - shromáždění, které se konalo na hoře Bzí v rámci konání setkání 
na horách vydalo list, svolávající na den 17. září 1419 velké setkání poutníků v 
Kostelci u Křížků. (Hora Bzí je místo s nejistou lokalizací: buď šlo o horu u 
Štipoklas na Českobudějovicku nebo o kopec se skalkou u obce Bzí u Žinkov.)
19. 8. 1619 - Habsburkové byli usnesením zemského sněmu zbaveni českého 
trůnu.

září:

5. 9. 1439 - zemřel M. Křišťan z Prachatic, velký středověký vědec -  matema-
tik, astronom a lékař. Krom spisku o astrolabu a matematických traktátů činil 
i pokusy s vyměřováním země. Byl také autorem lékařských knížek, v nichž 
mnohé návody k léčení byly opřeny o vlastní praxi.
14. 9. 1424 - smíření Jana Žižky s Pražany.
26. 9. 1737 - založen český bratrský sbor v Berlíně - Rixdorfu. Kazatel tu byl 
ustanoven 6. října 1737.

říjen:

11. 10. 1424 - zemřel Jan Žižka před Přibyslaví. Tažení na Moravu nebylo doko-
náno právě tak, jako nebylo dokonáno plné sjednocení husitů.



12 17

bomb) a protože jsem odmítl „dobrovolně“ se přihlásit na vojnu, byl jsem hned 
na místě exmatrikulován. Dostal jsem zákaz studování na státních vysokých 
školách s platností šest let a hrozili mi znovu otevřeným koncentračním tábo-
rem v Mühlbergu nad Labem. 
 V té noci se mi stalo jasné, že moje cesta má být bohoslovecká. Měl jsem 
totiž v paměti radu mé matky: „Neváhej příliš, rozhodni se! Pán Bůh se kvůli 
tomu na tebe nezlobí, a nejpozději po třetím omylu budeš vědět, kam tě Bůh 
chce vést.“ Přes noc domů! Následující dopoledne bratr Hasting v ředitelství 
Jednoty v Ochranově, o kterém jsem si myslel, že tam všecko trvá velice dlouho, 
mi dal ihned potvrzení, že jsem ve službě Jednoty a jako její stipendista jsem 
poslán na církevní vysokou školu do Naumburgu nad Saalou. Odpoledne jsem 
to mohl ohlásit na okresním úřadě, kde byli už policií informováni, a před půl-
nocí jsem dorazil do Naumburgu jako první z tzv. „zkrachovaných existencí“, 
kteří ale věděli, proč studují bohosloví. (Podobná vlna bohoslovců vznikla roku 
1968 z potrestaných učitelů, kteří odmítli schválení „bratrské pomoci“ vojsk 
varšavské smlouvy v Československu).
 Bohoslovci v Naumburgu mne bránili proti pokusům policie získat mě 
jako tajného agenta. Později jako „Vertrauensstudent“ (od studentů zvolený 
zástupce) jsem se mohl dovědět, kolik mladých lidí k nám bylo posláno jako 
pozorovatelé státních tajných služeb, ale při tom se někteří obrátili k víře. 
Pokoj pod záštitou církve nezůstal nepřerušen. Vyšel zákon o základní vojen-
ské službě. Kolegium našich docentů v pastoračních rozhovorech s rozhodnu-
tými pacifisty přiznalo, že je mimo jeho moc, aby nás zachránilo. A já musím 
přiznat, že jsem nenašel porozumění v té otázce zrovna tak u otčíma a matky 
jako v Ochranovském sboru, ani u biskupa Jednoty. Zůstal jsem ale zachován 
před zlými důsledky svého pacifistického zaměření. Díky opakovaným časovým 
dispensům a častému stěhování mě povolání k odvodu několikrát nezastihla. 
 Službu v Jednotě jsem nastoupil na podzim roku 1967 jako vikář v Nízkém. 
Můj mentor se právě odcizil Jednotě tajně opakovaným křtem. Intenzivně jsem 
pozoroval vývoj „socialismu s lidskou tváří“ v Českosloven-
sku (začal jsem se učit česky při studiu v Berlíně). Ochra-
novské ředitelství podporovalo, že jsem se ucházel o studijní 
rok na Komenského fakultě v Praze. Z toho se ale nic 
neuskutečnilo - zrovna tak jako později, když jsme, jako 
mladá rodina, plánovali službu ve sboru Jednoty v Turnově. 
V Ochranově dostali dopis od státních úřadů, že „takový 
člověk není hoden zastupovat NDR v cizině“. Jsem si jist, 
že k tomu přiložil ruku i tajemník Jednoty bratrské R. K. v 
Nové Pace.
 Během čtyřicetileté služby v Jednotě jsem dostal různé úkoly: krátkodobě 
tzv. „Unitätssekretär“ (pomocník tenkrát jediného ředitele) se zvláštní úlohou 

Šesté evropské setkání žen Jednoty 
3. - 7. června 2004
 Ebersdorf, Nová Paka, Ochranov, Zeist, Montmirail, Hoddesdon - šest 
setkání v malém jubileu 10 let, v nichž evropské společenství žen Jednoty osvěd-
čovalo lásku k tradici své církve a lásku sesterskou. To letošní šesté se konalo v 
High Leight, konferenčním středisku na severovýchodě Londýna. Účastnilo se 
ho 60 žen, z nichž téměř polovina přišla do tohoto společenství poprvé. Nejvíce 
účastnic bylo z hostitelské země, Velké Británie a Severního Irska. Kromě nich 
byly mezi námi ženy z Německa, Estonska, Holandska, Dánska, Švédska, České 
republiky a ze Spojených států amerických. Český distrikt reprezentovaly sestry 
Jitka Pernerová, Dagmar Pěnčíková, Anna Kejřová, Jana Svobodová a Marie 
Ulrichová.
 Program každého dne začínal ranním a končil večerním požehnáním, při 
kterém se vystřídaly skupiny z každé země. Po společném zpěvu následovala 
biblická vzdělávání, která vedla ses. biskupka Kay Ward z USA. Tématem k nim 
byl text z Lukáše 24,13-55 (Zjevení na cestě do Emauz). „Pane, zůstaň s námi“ 
bylo také heslem našeho setkání. Po biblickém výkladu následovaly vždy skupi-
nové rozhovory k danému tématu.
 Odpolední procházky po rozlehlém starém parku střediska využíval každý, 
kdo toužil po pohybu i po osobních rozhovorech. Radostně a s chutí se zpívaly 
nejen písně anglické, americké a německé, ale došlo i na obtížnější české, 
holandské a surinamské. Hodně pozornosti věnovaly sestry zprávám o aktivi-
tách žen v církvi. Ty byl přednášeny výhradně anglicky a německy. Překladatel-
kami byly osvědčené sestry Margarete Eger a Anne Schlimm, obě z Bad Bollu. 
Večery patřily zajímavým a volnějším zprávám s diaobrázky, např. o světové 
konferenci žen Jednoty ve Winston - Salemu (USA červen 2003) a o práci Jed-
noty v Estonsku.
 Během konference došlo také k jednání plánovací 
komise, která s konečnou platností rozhodla o logu pro 
všechna sesterská setkání a korespondenci na domácí i 
evropské úrovni. Z předložených německých, českých a 
holandských návrhů byl jednomyslně přijat český návrh, 
jehož autorem je br. ing. Josef Kalous z pražského sboru. 
Jeho tři ženské hlavičky se světýlkem víry v sepjatých dla-
ních a heslem v kruhu „Sestry společně v Evropě“, zvítě-
zily všemi hlasy k naší i autorově velké radosti.
 V neděli navštívily všecky delegátky dva sbory Jednoty v Londýně. Sbor v 
Hornsey vznikl v 60. letech minulého století, když stále více členů našlo svůj 
domov v severních částech Londýna. Dnes je to z velké části sbor černých bratří 
a sester původem z Karibské oblasti. Slouží v něm už několik let ochranovský 
kazatel br. Joachim Kreusel. Po působivě a krásně připraveném programu dětí 



18 11

a po kázání ses. biskupky Ward jsme se účastnili společné sv. večeře Páně. V 
polední přestávce se v Hornsey konal bazar, který se také stal tradicí našich ses-
terských setkávání. Za malý obnos jste mohli získat českou skleněnou figurku, 
českou hudbu na CD, holandský porcelánový větrný mlýnek, pohlednici z 
Německa, estonský vyšívaný kapesníček nebo švédskou kravatu a přispět tak 
nejen k celkovému radostnému ovzduší.
 Odpoledne náš očekával sbor Fetter Lane v Chelsea, který měl téměř 200 
let své středisko s modlitebnou, farou a velkým obchodem v srdci Londýna. 
Působením ochranovských a anglických bratří došlo k velkému rozkvětu tohoto 
sboru, který se stal prvním sborem Jednoty v Anglii. Obchodní dům sloužil k 
zásobování misionářů v Labradoru. Misijní loď „Harmony“ byla zde na březích 
Temže naložena zbožím. Celý sbor se s ní bohoslužbou na palubě v červnu roz-
loučil a na podzim ji zde opět očekával. Kapitán James Frazer s ní 56krát přeplul 
oceán.
 V květnu 1941 bylo celé bratrské středisko ve Fetter Lane úplně zničeno 
po bombovém útoku. Když se po válce sbor opět sešel, mohl si najít v kapli 
na hřbitově v Chelsea svůj nový domov. Ten hřbitov v ochranovském stylu je 
jedinečný, protože je podle rozhodnutí anglického parlamentu z r. 1855 jedi-
ným zachovalým hřbitovem ve vnitřním Londýně. Odpočívají tu mnozí slavní 
mužové a ženy Jednoty včetně některých členů Zinzendorfovy rodiny. Novou 
vzpruhou pro tento sbor se stali v 60. letech minulého století bratři a sestry z 
Karibiku.
 Krásnou tečkou za Londýnem byla naše okružní jízda jeho historickým 
centrem, Jako nádherné obrázky z obřího kalendáře defilovaly před našima 
očima Buckinghamský královský palác, Big Ben, Trafalgarské náměstí, Tower 
Bridge....
 Konference byla ukončena v High Leigh večer vysluhováním Kalichu 
smlouvy, který celebrovala ses. Shelagh Connor. Sedmá evropská konference 
žen Jednoty se má konat, dá-li Pán, v srpnu 2007 v dánském Christiansfeldu.

Marie Ulrichová

Misie má mnoho forem. Debbie James, ošetřovatelka ze sboru Jednoty bratrské Frieberg v 
Sev. Karolíně, popisuje zkušenosti, které získala v lékařském týmu během dvou týdnů, v 
nichž se jeho účastníci snažili pomáhat zničené i nebezpečné zemi.

Lékařská mise do Iráku

 Cesta byla velkým úspěchem, který se v určitém ohledu ukázal větší, než 
jsme očekávali. Po třech dlouhých dnech cestování, když jsme překročili hranici 
z Jordánska do Iráku, zahrnovala naše cesta 19 hodin jízdy po dvouproudové 
silnici napříč pouští rychlostí nad 100 mil za hodinu, dvě zastavení s použitím 
koupelny, dále řidiče, který mluvil jen arabsky a žádného překladatele. V Bag-

blém v modlitbě nebeskému Otci a potom našli nad biblí a v ní uspokojující 
odpověď. K pubertálním vzpourám mně chyběla silná osoba zdravého otce. 
Vzpomínám si ještě na svou vlastní modlitbu: „Pane, buď Ty sám mým vychova-
telem!“ Obdivuji dodnes, jak mě moje matka včas vedla k sexuálnímu poznání: 
Dřív než mi dala do rukou knihu, která se k tomu vztahovala, spolu se mnou se 
do ní podívala, četli jsme spolu, byla samý údiv, když mi vyprávěla o zázracích 
stvořitele, a uzavřela to modlitbou. 
 Ačkoliv jsme na začátku padesátých let ještě nemohli dostat státní povolení 
k přestěhování do Ochranova, navštěvovali jsme tam pravidelně misijní slav-
nosti. V té době jsem se chtěl stát nejdřív misionářem a brzy na to jsem to 
změnil na misijního lékaře. Měl jsem totiž sen: setkat se v surinamském pralese 
ještě s černou chůvou mého otce, ukončím-li podle možnosti brzy své vzdělá-
vání. Surinam jsme my, šest sestřenic a bratranců, měli stále před očima díky 
fotografiím našeho dědečka a díky zajímavým vyprávěním naší nejmilejší tetičky. 
Později jako gymnasista jsem udával jako cíl svého vyučování jenom být léka-
řem. 
 Předkonfirmační cvičení jsem měl už v Ochranově u bratra Hickla. Sice 
zůstalo - aspoň u mne - bez trvalého úspěchu, že nás bratr Hickel nechal učit 
se zpaměti desítkám biblických veršů a strof ze zpěvníku, protože my se tomu 
všemu společně učili teprve posledních dvacet minut před konfirmačním vyu-
čováním a potom všechno zrovna tak rychle zase zapomínali. Ale vděčím bratru 
Hicklovi za jeho jasné a především velice moudré vyučování víry, kde rozum a 
kritické otázky nebyly vyloučené. Tak mi později při studiu bohosloví zůstala 
cizí všechna ta duchovní popírání, pod kterými trpěli studenti s užším nábo-
ženským pozadím. Prorocky mi dal můj konfirmátor jako heslo do života z 
listu Filipským 3,12: „Nemyslím, že bych již byl u cíle anebo jíž dosáhl dokona-
losti. Běžím však, abych se jí zmocnil, tak jako mne se zmocnil Kristus Ježíš“. 
Jako sborový dorost jsme se shromažďovali u bratra Gilla. Ten zvláště nás gym-
nasisty posiloval a moudře a vtipně nám pomáhal při světonázorových provoka-
cích ve škole. Brzy jsem měl vzít na sebe částečnou odpovědnost za sborovou 
mládež.
 Nejprve jsem dostal místo pozvání k přijímací zkoušce ke studiu medicíny 
pozvání ke studiu bohosloví. Odmítl jsem to rozhodně a opravdu jsem získal 
jednoroční praktikum jako ošetřovatel v Ochranovské nemocnici a povolení na 
medicínu pro následující rok. (Tajemník strany v nemocnici nejdřív chtěl bránit 
mému zaměstnání v dalekosáhle už církvi odcizené nemocnici, až poslední dvě 
diakonky - vrchní sestra a první asistentka na operačním sále - mu k mému pro-
spěchu hrozily stávkou). Posluchárnu medicínské fakulty jsem ale nikdy neviděl, 
studentem medicíny jsem byl jen 19 dní a to jenom jako pomocník na žních. 
Bylo to v politicky napjatém podzimu roku 1961 (Berlínská zeď, dokončení 
tzv. kolektivizace zemědělství s pomocí psů a policie, sovětské testy atomových 



10 19

vením osobnosti a duchovního života těch, kdo se tlaku ke konformitě nedoká-
zali vzepřít.

Zdeněk Vojtíšek

Příště: Zdravá církev káže evangelium.

církev a já
Jak jsem se dostal do Jednoty bratrské, své církve
 Nejkratší odpověď: přízní Boží. Abych trošičku podrobněji popsal, jak se 
mnou jednal: požehnáním předků a přímluvnými modlitbami rodičů, kmotrů a 
dalších docela pozemských lidí. Když jsem začal rozeznávat dobré od špatného, 
už jsem se nalézal mezi věřícími. Tak jsem zůstal dodnes v spasitelově stádě, 
ovce, která nikdy nezažila nějaké obrácení k víře.
 Moje silně kritická nálada by mě zajisté svedla, abych byl ostrým protivní-
kem Zinzendorfa, kdybych žil v jeho době a prostředí. Tak mě Bůh raději poslal 
na svět v roce ukončení Stalingradské bitvy jako dárek pro mé rodiče, kteří už 
šest let toužili po dítěti. Prvních dvacet minut mého života mohl být můj tatínek 
přítomen v porodním pokoji v „Emauzích“, diakonském ústavu Jednoty bratr-
ské v Nízkém, pak se musel vrátit do války v Rusku.
 Můj tatínek byl od svého křtu jako dítě v Paramaribo (Surinam / Jižní Ame-
rika) členem Jednoty bratrské, a to už v šesté generaci. (První čtyři generace 
Langerfeldů žily v službě Jednoty v Sareptě nad Volhou, další tři v Surinamu, 
jenom jejich „dekadentní zbytek“ se narodil a zatím znovu pobývá v Nízkem v 
Horní Lužici). Jako všechny šesti- nebo sedmileté děti misionářů byl i můj tatí-
nek poslán zpět do Evropy a žil v internátní škole Jednoty v Kleinwelce blízko 
Ochranova. Svoje rodiče znovu uviděl teprve jako dvacetiletý. Kdo se diví, že 
jsem si já jako chlapec při každém přiblížení se k Dětskému domovu Jednoty 
v Ochranově vždycky pomyslel, jak já bych odtud utekl... Tatínek kdysi přiznal 
své snoubence touhu po rodině a slíbil jí: „Budeme-li mít syna, chci mu sundat 
hvězdy z nebe“. Ale z vojenského zajetí byl propuštěn jako kandidát smrti a 
vozil jsem ho v pojízdné židli po Ochranově.
 Moje maminka pocházela z pokolení hornolužických tkalců, kteří sice 
vyznávali luterskou víru, ale příliš úzké styky s církví pravděpodobně neměli. 
Maminka se v rodném Neugersdorfu angažovala v luterském sboru a proto 
musela slyšet od svých rodičů: „Co tomu lidé řeknou, když nás tak často navště-
vuje pan farář?“ A přítelkyně v sousedství ji urážely: „Pro takovou by měl přijít 
nějaký syn misionáře“. Odkud jen ony poznaly Boží předsevzetí?! 
 U svých rodičů jsem mohl pozorovat nelíčený život přímo z jednoduché 
víry. Jako dítě jsem se stal několikrát svědkem, jak rodiče předložili nějaký pro-

dádu jsme si všimli, že náš nákladní vůz, jeden ze tří v naší karavaně, jezdil 
kolem města, ale ostatní dva vozy nebyly nikde v dohledu. Náš řidič, náležitě 
rozzlobený, zmatený a zbloudilý, zastavil na okraji silnice... Nakonec se objevily 
oba „ztracené“ nákladní vozy. Poté, když se všichni řidiči náležitě poprali se 
svými frustracemi, pokračovali jsme v naší jízdě.
 Konečně jsme byli nasměrováni na sever od Bagdádu k cíli naší cesty, 
kterým byl irácký Arbil. Ale brzy jsme narazili na to, co se zdálo být další 
překážkou na silnici. Byl to „Politický protest Kurdů“, který úplně zablokoval 
dvouproudovou silnici, po níž jsme cestovali. Bylo přítomno i mnoho těžce 
ozbrojených iráckých policistů, kteří na nás mířili puškami. Těsně než došlo 
ke skřípavému zastavení, sáhl náš řidič k úhybnému manévru a přehoupl se s 
vozem přes hluboce vyježděné koleje a hromady země. Když se obrovský mrak 
prachu usadil, uvědomili jsme si, že jedeme po dvouproudové silnici proti pro-
vozu, směřujícímu na jih, rychlostí nad 95 mil v hodině. Světla blýskala, klak-
sony hlasitě troubily, když se blížící auta, řítící se po obou stranách silnice, 
pokoušela vyhnout srážce s námi. Náš řidič dupl náhle znovu na brzdy. Když 
jsme našli odvahu podívat se z oken, shledali jsme, že nás opět zastavili vojáci, 
kteří s napřaženými puškami na nás upřeně zírali hledím svých zbraní. Tento-
krát se ukázalo, že je to naše vlastní vojsko, Američané a spojenci. Chtěli mluvit 
s řidičem prvního nákladního vozu, který jim vysvětlil, že jsme Humanitární 
lékařská pomoc. Mávli rukou na znamení, že můžeme jet dále. Později se vysvět-
lilo, že řidičovo nevyrovnané chování za jízdy, kdy jel po špatné straně silnice 
vysokou rychlostí do blížícího se provozu, způsobilo, že se vojáci domnívali, že 
vezeme v autě bombu, a byli připraveni nás zastavit, kdybychom to byli sami 
neudělali. Chvála Pánu za dobré brzdy a za zdravý řidičův rozum, který nakonec 
použil!
 Po mnoha hodinách jízdy jsme konečně dosáhli místo našeho určení, Arbil, 
kde jsme se ubytovali v motelu. Odtud jsme každé ráno vyjížděli na dvouhodi-
novou cestu do malých vesnic v Kirkuku. Každý den jsme otvírali naši kliniku, 
což zahrnovalo třídění a první ošetření raněných a dvě další hodiny zpáteční 
cesty do Arbilu. Kliniku jsme umístili do budovy, o níž nám řekli, že v ní bylo 
vězněno mnoho Kurdů během Saddámovy vlády. Zdi nádvoří, kde byli vězňové 
popravováni, byly plné děr po nábojích. Jeden z místních Kurdů nám řekl, že 
kdybychom zde byli před půldruhým rokem, byli bychom bývali na tomto místě 
pověšeni.
 Během čtyř dnů fungování naší kliniky prošlo jejími otevřenými dveřmi 
sedm stovek kurdských mužů, žen a dětí. U mnohých jsme ošetřili menší zranění 
nebo nemoci a podávali jsme antibiotika. Bylo také mnoho těch, kdo měli srdce 
zdeformované bolestnými příběhy a vyprávěli o špatném zacházení a mučení 
podle příkazů Saddáma Hussejna. Mnozí z těchto ubožáků chtěli, abychom jim 
dali lék, který by je zbavil jejich hrůz. Jedné dívce jsem nabídla modlitbu a její 
oči byly plné slzí, když mi podle kurdského zvyku líbala tváře.



20 9

 Dr. Marx, vedoucí našeho misijního týmu, věnoval každému vůdci ve všech 
vesnicích Nový zákon psaný v kurdštině. Tento dar byl přijat s velkou vděčností! 
Dr. Marx Kurdům řekl, že nás Pán Ježíš k nim poslal, abychom jim pomohli.
 Naši překladatelé byli věřící lidé, kteří shledávali, že život v muslimské zemi 
je pro věřící křesťany velmi tvrdý a náročný. Jeden z tlumočníků jménem Hana 
byl mladý universitní student angličtiny. Tento mladík prožíval velmi těžkou 
dobu. Dr. Marx měl příležitost svědčit Hanovi během týdne, který strávil s naší 
skupinou. Hana to komentoval slovy: „Jste Američané, ale vy jste jiní lidé!“ 
Poslední den kliniky, kdy jsme se s očima plnýma slzí loučili s překladateli, při-
stoupil mladý Hana k vozu, kde jsem seděla a dotkl se mé paže. „Neplačte“, 
řekl, „protože jste tady byli, jsem teď jiný člověk“. S dlaní přiloženou ke svému 
srdci dodal: „Tady mám teď Ježíše!“

Debbie James
z amerického misijního časopisu Onward 5/2004 přel. M. Ulrichová 

Zpráva z Labradoru
 Zbývající čtyři sbory na Labradoru se těžko smiřují se skutečností, že už 
k nim nebudou vysíláni žádní zahraniční kazatelé. Od roku 1752 zde bylo více 
než tisíc misionářů v duchovní, výchovné a lékařské službě. Mnoho místních lidí 
převzalo praporec služebníků a učitelů sboru, ale málo z nich dosáhlo ducho-
venské ordinace.
Makkovik - byl založen 1896. Má 400 obyvatel. Potomci Angličanů uzavírali ve 
značné míře sňatky s domorodými Inuity. Už 11 let nemá sbor ordinovaného 
kazatele.
Hopedale - byl založen 1782. Mezi 640 obyvateli převažují Inuité. Sbor je 7 let 
bez ordinovaného kazatele.
Nain - byl založen 1752. Má 1 300 obyvatel. Ve sboru je 1 000 členů, kteří přísně 
dodržují tradice Jednoty. Slouží jim laický kazatel.
Happy Valley - byl založen 1957. Sbor je bez kazatele. Čtrnáct lidí se vzdělává 
pro duchovenskou službu. Tento sbor potřebuje mladé pracovníky pro službu 
dětem a mládeži. Duchovenská práce na Labradoru se neobejde bez stálé 
finanční podpory.

Quarterly (květen - srpen), Sam Popsom, překlad Marie Ulrichová

náš seniorát
Husův den 2004
 Jsme rádi, že jsme i letos mohli pokračovat v dobré tradici pořádání Husova 
dne, tentokrát v neděli 4. července. Dopolední shromáždění od 9.30 hod. se 
konalo v Železném Brodě. Přijeli bratří a sestry z Jablonce, Koberov, Rovenska 

očím řekl Pán Ježíš? Co je pro tebe důležitější: Kristus, nebo přátelé? Dáš tedy 
přednost odpoledni v církvi, nebo volejbalu s přáteli? Myslíš, že by tě Kristus 
vzal s sebou do nebe, kdyby podruhé přišel zrovna ve chvíli, kdy budeš sedět v 
divadle?
 Porušení norem bývá v prostředí, které nezdravě vyžaduje konformitu, 
přísně sankcionováno. Těmi nejúčinnějšími sankcemi přitom bývá něco jako 
povytažené obočí nebo nevěřícné zakroucení hlavou. V konformním prostředí 
se ostatně člověk často trestá sám: stačí třeba nečekaná návštěva významné 
sestry z církve v době, kdy doma není umyté nádobí, a hospodyňka hned ví, 
že jako manželka totálně zklamala. Destruktivní síla konformity se pak naplno 
projeví v tom, že člověk se necítí špatně „jenom“ před onou církevní sestrou, 
ale před samým Bohem. Pocit zklamání a odmítnutí je tak přenesen ze skupiny 
(církve) na Boha.
 Tlak církve směrem ke konformnímu chování je tak největší (a nejvíce 
destruktivní) u těch lidí, kteří jakoby nepřímo reprezentují Boha, víru, církev. 
Řekl bych, že v církvích, které vyžadují konformitu, mají nejtěžší úlohu man-
želky duchovních pracovníků. Jejich rodina totiž bývá považována za jakési 
nebeské královstvíčko a jakékoli selhání v jejím bezchybném chodu ukazuje, 
že i v království nebeském musí být něco povážlivě v nepořádku. Možná ještě 
horší postavení než tyto manželky mají jejich děti, stále okukované a hodno-
cené jako v akváriu. Ostatně, zkratkovité spojování obyčejných výchovných 
problémů s duchovními záležitostmi a střílení na výchovné blechy z těžkých 
kanónů duchovních pravd by snad mělo být klasifikováno jako zločin proti lid-
skosti (proti dětské duši určitě).
 Naproti tomu zdravé církevní společenství se konformitě svých příslušníků 
spíše brání a její projevy nevyžaduje. Podporuje naopak osobitost a poctivé hle-
dání vlastních cest. Dovoluje pochybnosti a alternativy a s pochopením snáší 
dokonce i omyly a slepé uličky. Normy zdravého společenství se týkají jen pod-
statných věcí a jsou jasně stanoveny (písemným vyznáním, řády, kázeňskými 
zásadami apod.). Sankce jsou spíše řídké, pak ale jasně stanovené a časově ohra-
ničené. Mimochodem, jasnými sankcemi je také dána možnost odpuštění, které 
- ačkoli je to paradoxní - je v církvi dost vzácné. I v nezdravém společenství se 
sice o odpuštění často mluví, ale v praxi bývá viník stigmatizován na doživotí (s 
nadsázkou řečeno: stále se nad ním povytahuje obočí).
 Odpovědnost za zdravé zacházení s tím, co zde bylo nazváno jako „poten-
ciál konformity“, leží v církevním prostředí na všech jeho příslušnících. Nej-
více samozřejmě na těch, kdo jsou postaveni do čela. Ti se ovšem ocitají v 
pokušení: semknuté, konformitou svázané stádečko je zajisté snáze ovladatelné. 
Ovšem dříve či později se pouta konformity projeví v pokrytectví, vnějškovosti 
a vyprázdnění evangelia o milosti ve prospěch „evangelia“ církevnictví. A pokři-



8 21

cholog Solomon Asch. Na základě experimentů došel kolem roku 1951 k 
překvapujícím závěrům: jen asi čtvrtina z nás je schopna nesouhlasit se zjevně 
nesprávným názorem, pokud je tento názor hlásán všemi členy „naší“ skupiny. 
Většina z nás se názoru skupiny naopak přizpůsobí ve snaze vyhovět, nevyvo-
lávat konflikty, nevystupovat z řady atd. Přizpůsobení je tím častější, čím je 
skupina pro nás významnější a čím přesvědčivější a jednomyslnější jsou její jed-
notliví členové. Pokud se přizpůsobíme, obvykle si to pak lehce vysvětlíme třeba 
těmito argumenty: mohli jsme se přece splést, je divné, aby se mýlilo tolik nám 
blízkých lidí, atd.
 Pokud si opravdu uvědomíme míru své přizpůsobivosti, může to pro nás 
znamenat malý šok. Většinou totiž žijeme v iluzi, že naše myšlení, názory, hod-
noty, vůle, chování jsou opravdu naše. Pravdou je ale spíše to, že „naše“ poli-
tické názory odpovídají našim oblíbeným novinám či televizní stanici, „naše“ 
hodnoty jsou vlastně spíše hodnotami lidí a skupin, které jsou pro nás významné 
a jichž si vážíme, „naše“ duchovní zážitky jsou nápadně shodné s kulturou, v 
níž žijeme, „naše“ teologie je vlastně teologií církve, do níž chodíme, atd. Pak si 
můžeme také uvědomit, že naše přirozená touha být přijat, být pochválen, líbit 
se, být uznáván apod. disponuje obrovskou silou.
 Pokud má být církev zdravá, měla by s tímto potenciálem konformity svých 
příslušníků dobře zacházet. Církev je totiž (zvláště dnes, když je menšinová) tou 
skupinou, která je pro mnoho svých příslušníků nejdůležitější ze všech skupin. 
Pokud je někdo příslušníkem církve, bývá to právě místní církev (sbor, far-
nost), která má na něho - samozřejmě kromě rodiny - největší vliv. Poskytuje 
mu orientaci a jistotu. Jednotlivec je pak vůči ní rád konformní. Tím více kon-
formní, čím méně má jiných podobně nebo aspoň trochu významných skupin. 
A také tím více přizpůsobivý (konformní), čím více je ta „jeho“ skupina (církev) 
odlišná od jiných skupin a čím více je s nimi v rozporu.
 Potenciál konformity může být místní církví neodpovědně využíván zvláště 
tehdy, pokud církev vytváří pevné normy každodenního života a dává najevo 
očekávání, že budou bezvýhradně plněny. Takové detailní normy se týkají např. 
oděvů a vnějšího vzhledu vůbec nebo mluvy a jejího slovníku se zvláštními 
výrazy, které dokládají, že mluvčí „je jeden z nás“. Normované mohou být 
i úsměvy, formální zdvořilosti, vkus (či spíše bezkonfliktní nevkus), chování 
v rodinách a výchova dětí, ba i teologické myšlení a duchovní zážitky. Tyto 
detailní, a přitom velmi pevné normy se mohou týkat čehokoli: rozparku na 
sukni i výkladu Písma. Očekává se, že budou konformně dodržovány.
 Pro zvýšení ochoty se přizpůsobit (konformity) je zvláště důležité, že tyto 
normy jsou sice pevné, ale zároveň nevyřčené. Jsou komunikovány jen názna-
kem (každému to přece má být jasné!), případně jsou tyto náznaky doplněny 
nějakými manipulativními technikami. Trochu nadsazeným (ale skutečným) pří-
kladem mohou být např. návodné otázky: Co si myslíš, že by tvým nalíčeným 

(i odjinud). Pozvání přijal na celý den také synodní senior Českobratrské církve 
evangelické Mgr. Joel Ruml. Po liturgické části shromáž-
dění, které vedl Jiří Polma, kázal o „hojnější spravedlnosti“ 
podle Mt 5,20-24. Kázáním nás postavil do shromáždění 
posluchačů Husova, neboť zpřítomnil jeho kázání na daný 
text proslovené v letech 1410-13.
Hus říká, že záměrem tohoto Ježíšova slova je uvést pravou lásku 
mezi ty, kdo patří k jeho učedníkům. Taková láska má své znaky 
- jedním je, že se vyhýbá zlému hněvu, zlému popouzení, hanění a 
pomlouvání a zabíjení, však i slova zabíjejí. Toto pravá láska nečiní. 
Protože skutky pravé lásky Ježíš neviděl u zákoníků a farizeů, mohl 

pobídnout své věrné posluchače, aby oni byli lepší, než předáci lidu. Oni nejsou mírou, na 
které závisí spása lidské duše, nesmí se dít to, aby se člověk ohlížel na příklad druhých ve 
věci mezilidské spravedlnosti. Jen poslušnost Krista je směrodatná.
Hus říká, že spravedlnost je dostupná ctnost: lze být spravedlivý vůči Bohu i člověku. 
Když dá člověk Bohu slávu, poctivost a poslušnost dodržováním Božích přikázání, pak 
je k Bohu spravedlivý. Když člověk miluje bližního jako sebe, je spravedlivý k člověku. 
Jakmile nedokáže být takto spravedlivý, pak svou nespravedlností se podílí na stavu své 
doby. Ježíš „hojnější spravedlností“ ukázal, kam je třeba napřít největší úsilí, aby člověk 
byl spravedlivým. Nikoli jen na činy a dojem, jaký člověk udělá, jak oslní, nýbrž dovnitř 
sebe, protože tam je základ spravedlnosti mezi lidmi a tedy základ spravedlnosti v celé 
společnosti. Záchranou před Božím trestem a odsouzením za nespravedlnost je jen upřímné 
pokání.

 Dopolení shromáždění také pozdravil bratr Albert Schönleber, překládal K. 
E. Langerfeld. Čas od dopoledního shromáždění k odjezdu na Kalich byl vypl-
něn rozhovory a společným obědem.
 Při odpoledním shromáždění na Kalichu u Besedic, ke kterému se sešly 
asi dvě stovky posluchačů, kázal ThDr Jindřich Halama na Ježíšova slova z 
J 8,31-32: „Zůstanete-li v mém slovu, jste opravdu mými učedníky. Poznáte 
pravdu a pravda vás učiní svobodnými.“ Biblické písně A. Dvořáka přednesla 
prof. Magda Bělohlávková. Byli jsme jí vděčni za tuto službu.
 A ještě jednou v ten den k nám promluvil synodní senior ČCE Joel Ruml. 
Naši pozornost obrátil k Husovu spisku Řeč o míru. Hus psal tuto řeč pro kost-
nický koncil - nebyla mu však dána příležitost přednést ji.

Pro Husa nemá mír žádný jiný původ než jen u Spasitele. Boží pokoj je Bohem nabízen 
a je vhodné jej přijmout. Boží mír má tři stránky, které mají svůj základ v zachovávání 
Božích přikázání: je to mír člověka s Bohem, mír člověka se sebou samým a mír člověka 
s bližním. Základem všeho je vztah člověka k Bohu a vše ostatní je vedlejším produktem, 
jakoby něčím, co se automaticky děje, stojí-li člověk na onom základním kamenu své exis-
tence. Mír člověka se sebou samým je povinná podřazenost těla vůči duši - duchovní hod-
noty musejí být těmi hodnotami, které leží na prvním místě lidského zájmu a usilování. 
Mír člověka s člověkem se projevuje bratrským milováním a předpokládá víru a naději. 



22 7

Má-li vůbec nastat mír s bližním, musí být napřed uzavřen mír člověka s Bohem a se sebou 
samým. Vyřadit Boha a vztah k němu z mírotvorného úsilí znamená cílem se minout, tedy 
je to úsilí již předem určené k nezdaru.

 Hus se ve své řeči pokusil o vyjádření rozdílu mezi mírem Božím a světa, 
aby zřetelně vyjádřil, jaké přednosti má Boží mír a čím má být žádoucí víc než 
vratký mír světa.
a) Boží mír tkví pevně v Boží dobrotivosti, má základy v ctnostech a těší se přá-
telství andělů. Mír světa má základ v lidské, zpravidla vychytralé dohodě mezi 
několika nestálými spojenci.
b) Boží mír nelze nikdy ztratit, leč by tomu člověk chtěl, kdežto mír světa se 
ztrácí i proti vůli.
c) Boží mír je sám v sobě dostačující a dobrý. Mír světa je nepostačující, nepo-
kojný a nestálý - závisí na vrtkavosti rozmaru hříšné vůle.
d) Boží mír nestrpí, aby smířený člověk žil zároveň ve zločinu, zatímco světský 
mír se obecně zaplétá do zločinů.
A jakými prostředky může být pokoj upevněn? Pokorou, dobrovolnou chudo-
bou, čistotou a účinným kázáním evangelia. Skutečnost je však taková (nejen 
doby Husovy!), že peníze vládnou světem, zprostředkují kdejaká důstojenství, 
peníze se staly naším patriarchou...
 Všechny projevy Husova dne jsou pro nás velmi aktuální a uvedly nás do 
zamyšlení a ztišení - a snad se to projeví i na našem jednání.

J. Polma 

Polubný
 Také letos svolala Společnost pro uchování a rozvíjení dějinného odkazu 
Jednoty bratrské bývalé účastníky srazů mládeže na Polubném i jiné zájemce k 
srpnovému setkání. První srpnovou neděli zamířili již na dopolední shromáž-
dění v Kořenovském kostelíku, kde v létě koná svá shromáždění Ochranovský 
sbor z Tanvaldu. Jako host kázala sestra Hana Jalušková z Rovenska p.Tr.
 Po shromáždění začal vlastní program Společnosti. Bratr Živan Kužel velmi 
zajímavě mluvil na téma „Evropa a my“. Byl to pohled na historické utváření 
Evropy od dob předkřesťanských, pohled na pronikání duchovních proudů do 
této oblasti z civilizace středomořské (Egypt, Palestina, Mezopotámie, Římská 
říše - jih Evropy), jejich mísení a přetváření. Zajímavé bylo sledovat křesťanství 
na našem historickém území (dvě generace před příchodem Cyrila Metoděje), 
které bylo odlišné dobrovolností a nenásilím od násilného pokřesťanšťování 
Evropy Karlem Velikým. Svoboda ve věci vyznání prorůstá křesťanstvím v 
českém prostoru až do r. 1620 - na rozdíl od západní Evropy, kde od r. 1555 
platila zásada: čí panství, toho náboženství.
 Pak jsme se s kostelíkem rozloučili a přesunuli se do hotelu Adria - bývalého 
horského domova Jednoty bratrské. Společně jsme poobědvali a tradičně zpívali 
staré krásné písně za doprovodu harmoniky bratra Květoslava Plívy. Bylo dobré 

jaké teologické spory museli v různých dobách naši předkové řešit. A nejinak je 
tomu dnes. Někdy se může zdát, že je to zbytečné, že jsou to akademické spory. 
Ale kdo má k Písmu, k Ježíšovým slovům úctu, ten se musí snažit pochopit 
jejich význam co nejpřesněji. A to je úkol církve. Proto jsou pro církev důležitá 
teologická učiliště, proto jsou významné všechny skupiny písmáků promýšle-
jících biblické texty. Mějme ve vážnosti byť sebemenší kroužky těch, kteří se 
scházejí nad Biblí, aby jí naslouchali a o jejím poselství diskutovali. Zde se napl-
ňuje vlastní poslání církve.
 Církev, která zůstává v Kristu, nese ovoce. Řekli jsme na počátku, že je 
to srozumitelný obraz. Větev napojená na životodárnou sílu kmene se zelená 
a nese ovoce. Ale co je míněno tím ovocem? Jsou to naše činy, naše skutky? 
Nebo je to ovoce Ducha, jak je vyjmenováno v epištole Galatským? Obraz vin-
ného kmene, ratolestí a ovoce je připomenutím, že církev má misijní poslání. Na 
různých místech Nového zákona objevíme podobné spojení. „Nést učení, nést 
užitek, nést ovoce“. Tak říká Pán Ježíš učedníkům: „já jsem vyvolil vás, abyste 
šli a nesli ovoce…“. To je janovská obměna toho velkého poslání: Jděte a získá-
vejte mi učedníky.
 V naší ochranovské tradici je asi dobře znám obraz prvotin. Obraz z doby 
Zinzendorfovy, na němž jsou lidé z různých národů, kteří byli získáni pro 
Krista. Prvotiny, první „plody“ misijního poslání a úsilí Moravanů. Připomíná-
me-li si dodnes to veliké dílo ochranovských misionářů, pak si také připomeňme 
jejich oddanost Kristu. Bylo to jejich hluboké a bezpodmínečné zakotvení v 
Kristu, zůstávání v něm, které přineslo ovoce, na něž na různých místech světa 
dodnes církev navazuje.

Ondřej Halama

zdravá víra ve zdravé církvi
(4) Zdravé společenství má zdravý vliv

 V seriálku Zdravá víra ve zdravé církvi jsme se v zamyšlení nad zdravým 
duchovním vývojem (NBL 2/2004) nejvíce věnovali třetímu stupni ve stupnici 
Jamese Fowlera - synteticky konvenční víře. Bylo to proto, že na tomto stupni 
víry (a také jakéhokoli jiného obrazu světa) se podle Fowlera nachází nejvíce 
našich křesťanských i jakkoliv jinak věřících i tzv. nevěřících spoluobčanů. Je to 
patrně důsledek toho, že pro tento stupeň duchovního vývoje je typická velká 
snaha o přizpůsobení skupině, do níž chce jednotlivec patřit.
 Tuto přizpůsobivost názorům, normám a chováním skupiny (tedy konfor-
mismus nebo také konformitu) sledoval jako jeden z prvních americký psy-



6 23

již…“ Ale oddíl z Janova evangelia není jenom popisem osobní zkušenosti víry. 
Tento oddíl patří do celku Ježíšových „slov na rozloučenou“. Je to jakýsi Ježí-
šův odkaz učedníkům. Ježíš připravuje učedníky na dobu kdy již nebude s nimi. 
Vysvětluje jim, co je podstatné, jak mají žít. Jinak řečeno, co je náplní a úkolem 
církve.
 Zůstávejte ve mně. Zůstávání, bytí, život v Kristu je téma, které nachá-
zíme v různých částech Nového zákona. Vedle svědectví evangelisty Jana je také 
silně zastoupeno v epištolách Pavlových. Toto téma mnohé vedlo k úvahám o 
novozákonní mystice. A velcí mystikové dějin církve právě u apoštola Pavla a 
evangelisty Jana nacházeli inspiraci. Cílem mystiky je dosáhnout určitého stupně 
duchovní zkušenosti, sjednocení s Bohem. Boha nemůžeme vidět nebo pojmově 
definovat. Můžeme jej však duchovně zakoušet, jeho blízkost a přítomnost pro-
žívat. I když mezi člověkem a Bohem zůstává hluboká propast, Bůh se ve své 
milosti k člověku sklání a dává se mu poznávat. Cestou k takové zkušenosti 
je modlitba, meditace, ale také odevzdaná služba druhým. I když v našem pro-
středí nemluvíme o mystice, víme, že osobní zkušenost Boží blízkosti a přítom-
nosti bytostně patří k víře. Tak můžeme také rozumět Ježíšovu slovu „zůstávejte 
ve mně“. Hledejte mou blízkost, mou přítomnost. I když mezi vámi nebudu 
fyzicky přítomen jako dosud, přesto vám budu nablízku, budu uprostřed vás. 
Církev je tedy místem zvláštní Boží přítomnosti. Vzkříšený Kristus je a zůstává 
uprostřed své církve. Připomeňme si v této souvislosti Ježíšovo slovo církvi: „Já 
jsem s vámi po všechny dny..“. Je to slovo církvi. Není to tedy návod ke zbož-
nému životu jednotlivce. Život v blízkosti Krista se nemůže odehrávat v odtrže-
nosti od společenství. 
 Zůstávat v Kristu znamená zachovávat jeho přikázání a zůstávat v 
jeho lásce jak čteme v různých obměnách v celé Ježíšově řeči. Základním poslá-
ním církve je tedy zachovávat - nebo jinak přeloženo střežit - Ježíšovo slovo. 
Pro nás, křesťany žijící v reformační, evangelické tradici, je samozřejmé, že 
středem všeho života sboru je slovo Písma. Těžištěm nedělních bohoslužeb, 
které by měly být setkáním všech generací sboru, je zvěstované slovo. Někdy 
může být kázání zdlouhavé, nepovedené, nudné, ale opustit je by bylo pro církev 
zničující. Tam, kde přestane být slovo Písma středem všeho života sboru, stane 
se církev jenom spolkem, sdružením, ztratí ten pravý základ. Církev tak střeží a 
uchovává Kristovo slovo pro přítomnost a budoucnost. Netřeba snad připomí-
nat, že to je také úsilí o to, aby toto slovo bylo žito, naplňováno. Aby nebylo 
jenom teorií ale i praxí církve. 
 Zachovávat, střežit Ježíšovo slovo také znamená zápas o jeho správné 
pochopení a předávání. Moderně řečeno, snahu o správnou interpretaci Písma. 
Řekli jsme, že jde o zápas, tedy proces, který nikdy nekončí. Proto také znovu 
a znovu v dějinách církve povstávají různé obnovné proudy a osobnosti, aby 
volaly k návratu k Ježíšovým slovům. Začteme-li se do dějin církve, vidíme, 

být spolu, vzpomínat, vědět, že patříme k sobě. Některé známé tváře nám letos 
chyběly pro nemoc či jiné důvody. Společenství asi třiceti lidí se začalo rozchá-
zet po 15 hodině s nadějí na setkání opět za rok.

JP 

Odešla nejstarší členka Jednoty bratrské
 V roce 2000 jsme ve 4.čísle Bratrských listů četli v článku“Sto let požehna-
ného života“ o životním jubileu sestry Zdeny Schreibrové.
 Tato dlouholetá členka sboru Jednoty bratrské v Nové Pace strávila ke 
konci svého života téměř 20 let v rodině svého syna v Machníně u Liberce, v 
diaspoře jabloneckého sboru. Mohli jsme ji tady občas navštěvovat, číst spo-
lečně z Božího slova, společně se modlit a zazpívat některou z jejích oblíbených 
písní. Ani po stovce ji neopouštěla její výborná, bystrá paměť, byla čilá i tělesně, 
jen pomalu jí ubývalo sil. Od svých 103.narozenin však často vyjadřovala vroucí 
přání, aby si ji Pán Bůh vzal už k sobě. Tato její touha se jí splnila 4 dny před 
jejími 104. narozeninami, usnula tiše 16. srpna.
 Několik týdnů před svým odchodem na věčnost strávila v pěkném prostředí 
domova důchodců v Jablonci - Pasekách, kde jsme ji mohli často navštěvovat. 
Byla to zvláštní setkání. V živém hovoru nám milá sestra připomínala dávné 
události z našeho mládí, které jsme „my starci“ už zapomněli, o každém z našich 
společných známých uměla povědět něco pěkného, pozitivního... vždy znovu 
vyjadřovala slovy svou lásku k Bohu i k lidem. Mohli jsme v těch chvílích pocítit 
něco z vůně láskyplného společenství někdejšího novopackého sboru - a jsme 
za to velmi vděčni.
 Pánu Bohu děkujeme za požehnaný život sestry Zdenky Schreibrové, za její 
přátelství a obětavost i za lásku k její milované Jednotě bratrské.

 J. a R. Halamovi

Středověk v Jesenném
 Stává se nám již milou tradicí, že se uprostřed léta setkáváme vždy na stej-
ném místě a trávíme spolu čas plný dobrodružství, her a zábavy. I když místo je 
stále stejné, století ve kterém se rok od roku objevujeme, je pokaždé jiné. Každý 
z nás totiž přijíždí do tábora pomyslnou bránou - porta temporum, která nás 
vždy posune v čase a my se tak dostáváme do různých historických období.
 V minulých pěti letech jsme se stali lidem Izraelským, putujícím po poušti, 
dostali jsme se do doby prvních křesťanů a zakusili jsme pronásledování. Brána 
času nás zavedla i na misii mezi indiány a letos jsme se ocitli ve středověké 
legendě. V té jsme se seznámili z rytířem Gundobadem, jeho syny Godoban-
dem a Godomarem a každý den jsme napjatě sledovali jejich pohnuté osudy. 
Neohrožené družiny Franků, Galů, Gothů a Keltů spolu pak udatně bojovaly v 
rytířských turnajích a kláních. Každá družina hájila čest svého erbu, odolávala 



24 5

nájezdům loupeživých rytířů, procházela nelehkými zkouškami odvahy a zdat-
nosti a společně budovala své hradby a opevnění. 

Ústředním místem všeho důležitého dění, rytířských sou-
bojů i vzácných středověkých nálezů byl nedaleký hrad 
Navarov. Zde jsme objevili nejen úlomky keramiky, ale 
nalezli jsme na tomto místě vzácný Godomarův meč, 
zakopaný na důkaz smíření s Bohem. Mnozí z nás se 
ukázali jako opravdoví rytíři, když se odvážně vydávali 
i na noční výpravy za ztracenými erby, nebo za hledá-
ním meče. Společně jsme prožili krásné chvíle s Božím 
slovem a naučili jsme se spoustu nových písní. Jednou z 
nich je i letošní táborová hymna, kterou jako již tradičně 

složil první rytíř celého tábora Ondřej Halama a nutno dodat, že se mu opět 
povedla. Budeme se těšit na příští léto a ať nás porta temporum přenese kam-
koliv, budeme připraveni. 

Alena Tomášová
V legendě středověké / o lásce o pravdě o zradě,
o Bohu nad člověkem, / o nebi o rajské zahradě.
Který z dvou rytířů silnější je, / kdo z nich má ostřejší zbraň.
Kdo tady padne a kdo přežije, / Buďto tu zemři a nebo se braň.
Kdo zabíjel, loupil a krad’ / musí si odpykat viny.
Až bude před soudem stát / Musí uslyšet: „Jsi vinný“
Jenomže dobrý Bůh odpouští / tomu, kdo pokání činí,
vodu dá žíznivým na poušti, / odpustí i ty nejtěžší viny.
Ze starých pradávných knih / tyhlety příběhy zpívám.
Co vlastně najdeme v nich / a co tu pro nás dnes zbývá.
Kterou z cest ty sám se v životě dáš, / co vlastně po tobě zůstane,
jen ve svých rukou tu volbu máš, / povědět Ježíši: „Můj Pane“.
Ref: Silnější nežli meč láska je, / pravda dál nežli lež dojde.
Kdo hledá pravdu a miluje, / toho si Bůh vždycky najde.

Potštejn v roce 2003
 Pro rok 2003 bylo našemu sboru vylosováno Heslo ze Žalmu 40,13-14 a 
epištoly k Římanům 8,33. Pisatel žalmu, stejně jako my, kolem sebe vidí mnoho 
špatného ve vztazích mezi lidmi, ale i k samotnému Stvořiteli. Provinění lidí a s 
nimi i Božího lidu už ani jako provinění nejsou chápána, mezi tím vším špat-
ným už nejsou ani vidět. Ale Boží slovo nás obviňuje, že tady jsou. Proto se 
všichni, kteří slyší Boží slovo, obracejí k Hospodinu. Přímo jej volají na pomoc. 
I my tady v Potštejně stojíme a prosíme, aby nás Bůh i přes všechny nedo-
statky počítal mezi své děti. Bůh připravil spásu pro všechny, kteří touží po jeho 

 Podmínkou záchrany Sodomy bylo deset spravedlivých, jejich pouhá exis-
tence, jejich tělesná přítomnost v onom městě. Chceme-li být matematicky 
přesní, nestačilo jich šest, totiž Lot a jeho rodina, neboť jenom jim byla posléze 
nabídnuta záchrana, které pak dosáhli jenom tři. Nebylo jich deset a mohli být 
zachráněni jen sami za sebe - až na ty zetě a Lotovu ženu.
 Všimněme si těchto tří. Zeťové byli zahrnuti mezi spravedlivé, ale to nesta-
čilo. Chyběla jim víra v opravdovost Božího varování a v jistotu Boží záštity. 
Lotova žena se nedovedla duchovně odpoutat od svého podílu v Sodomě, od 
všeho, co tam ztrácela a čeho jí bylo líto. Cestou k záchraně se ohlédla směrem 
ke zkáze a zůstala vězet na místě.
 Co z toho pro nás vyplývá? Veliká odpovědnost za toto město, za tuto zemi, 
za tento svět. Neboť jisté uskupení těch, kdo jsou označeni jako spravedliví, 
symbolizovaní počtem deseti, skýtá tajemnou ochranu velkému hříšnému spole-
čenství. Možná, že také na nás čeká prázdné místo v počtu deseti.

Miroslav Matouš

církev v obrazech
Církev - vinný kmen a ratolesti
„Já jsem vinný kmen, vy jste ratolesti. Kdo zůstává ve mně a já v něm, ten nese hojné 
ovoce…“  (J 15:5)

 Kristus a církev, vinný kmen a ratolesti. To je další velice známý obraz 
církve, který najdeme v Janově evangeliu. Zároveň je to obraz pro nás zcela 
srozumitelný. I když nemáme většinou zkušenosti s pěstováním vinné révy, u 
každého stromu nebo keře platí stejný princip. Větev napojená na životodár-
nou sílu kmene se zelená a nese 
ovoce, nalomená větev usychá. 
 A je to také obraz, který 
dobře vystihuje naši zkušenost 
víry. Někdy si připadáme jako 
silná a plodná větev. Jsme plni 
víry, jistoty Boží přítomnosti, 
odhodlání víru předávat dál. Jindy 
jsme ale spíše jako usychající 
větev. Naše víra skomírá, jsme 
zmítáni pochybnostmi, duchovně 
vyprahlí. To je jistě zkušenost nás 
všech. Tak pěkně to vyjadřuje i 
známý spirituál: „Jsem nahoře a 
zase níž a někdy zcela na dně 



4 25

 Počátek následující kapitoly jedná o osudovém údělu Sodomy. Boží poslové 
vcházejí do města a jsou zváni Lotem dovnitř jeho domu. Ověřují si zvráce-
nost sodomských: nejen muži, ale lidé všech koutů, staří i mladí, obklíčili dům, 
aby příchozí zneužili. Poznáváme, kam až naproti tomu sahá Lotova úcta k 
hostům: namísto nich nabízí lúze obě panenské dcery. Zhanobení se nestane, 
moc Božích zplnomocněnců ochrání Lotovu rodinu před násilím. Avšak to, co 
se stalo, je zřejmě posledním, rozhodujícím důkazem mravního rozvratu obyva-
telů Sodomy.
 Andělé vyvádějí rodinu (kromě pochybujících zaslíbených zeťů) z města a 
káží odejít „na horu“. (Nížina u Mrtvého moře je vskutku obklopena horami.) 
Lot si však vyprošuje pro tělesnou slabost útočiště v jednom z oněch pěti měst, 
jménem Ségor, což příznačně znamená „maličké“. Budiž řečeno, že toto jediné 
zůstane zachováno.
 Poslové zakazují uprchlíkům ohlížet se. Avšak jakmile započne zkáza města, 
neovládne se žena Lotova, ohlédne se a ztuhne v solný sloup.
 Četli a slyšeli jsme pokusy o vnější vysvětlení události. Avšak tam, kde se 
snahy upírají tímto směrem a kde se hledají hmatatelné důkazy, ztrácí se jemnost 
příběhu i jeho vnitřní smysl a zvěstný náboj zůstává oslaben.
 Vlastním jádrem události je skutečnost Božího soudu. V dějinách je tento 
soud nesnadno postižitelný nebo dokonce vůbec nepostižitelný. Jen zřídkakdy 
následuje po zlém činu vzápětí blesk odplaty, neboť, jak je psáno, Hospodin je 
„dlouhoshovívající a velkého milosrdenství“ (Žalm 145,8). Soud Boží nebývá 
vždy jednorázový, ale rozložený do širokých časových údobí, v kterých je posky-
tována příležitost k nápravě a ku pokání.
 Pokud jde o náš příběh, nedá se říci, že by v určitém městě nebo místě byl 
takřka naprostý počet lidí mravně zvrhlých. Navíc známe zvláště z posledních 
dějin, že město (mám na mysli Hirošimu) bylo z velké části zničeno ohněm, aniž 
by kdo rozumný mohl předpokládat, že právě tam byli vyhlazeni lidé, kteří těžce 
zhřešili. Tam ovšem nešlo o Hospodinův ortel, ale o jeho dopuštění, jedno z 
takových, jaká jsou mimo dosah a rozmezí lidského chápání.
 Děj, nad kterým se zamýšlíme, stahuje daleko sahající vlákna Božího soudu 
z časové rozlohy na určité místo v určité době a dává mu jistou uzavřenou 
podobu.
 Až dosud jsme uvažovali o zkáze Sodomy jako o něčem, co je mimo nás, co 
k nám nezasahuje, čeho jsme vzdálenými pozorovateli. Nicméně nás to nezba-
vuje vědomí, že, i když nejsme zvrhlí, přece jen jsme hříšní a stojíme pod Božím 
soudem.
 Skutečnost sama je vážná. My sami jsme v samém středu dění. Zvěst, se 
kterou jsme se obeznámili, je zprávou o naší vlastní porušenosti, o Božím řádu, 
kterého jsme se zřekli. Neboť Sodoma je pro tento svět, toto město, tuto zemi 
výstražným modelem.

vůli. A jestliže skutečně toužíme upřímně, pak žádné osočování ze strany nepřá-
tel nebude před Boží tváří vyslyšeno. Jsme hříšní, toho se nevyvarujeme, ale 
nechali jsme se pokropit tou obětní krví nové smlouvy, která se za nás vylévá na 
golgatském kříži. A pokud chceme, pak také přichází Duch Boží na pomoc naší 
slabosti. A ten jednou bude mít rozhodující slovo nad tím, kdo předstoupí před 
Boží tvář a radostně projde do Nového Jeruzaléma. Nikdy to nebude ten, kdo 
na nás nevidí nic jiného, než naše chyby. Nikdy nebude rozhodováno jen podle 
zákona a zásluh. A milost Boží je připravena i pro náš sbor.
 Tak jsme pochopili zvěst Božího slova a ve své práci chceme, aby se nám 
stala nadějí pro naši budoucnost. Z lidského hlediska jsme jen nepatrná sku-
pina. Spolu s námi však v obecenství žije celá řada našich přátel, kteří se pravi-
delně zúčastňují bohoslužeb a všech sborových akcí i když zatím našimi členy 
nejsou. Pravidelně každou neděli se scházíme ke společným bohoslužbám. Sou-
běžně s nimi probíhá besídka dětí. V týdnu se scházíme k biblickým hodinám v 
Potštejně, jednou za měsíc v Trnově. Jednou za měsíc se koná i vyučování mlá-
deže, střídavě v Potštejně a v Trnově. Od září letošního roku zkoušíme zavést 
tzv. „Sborové neděle“, kdy po vlastním shromáždění je při malém občerstvení 
volný program a čas na vzájemné rozhovory a poznávání. Většina našich členů 
dojíždí do sboru z větších vzdáleností a tak je pro ně toto setkávání příležitostí 
k delšímu pobytu ve sboru, než jsou jen bohoslužby.
 Radostnou nedělí pro nás byl okamžik, kdy jsme přijímali do našeho sboro-
vého obecenství dva nové členy. Manžele Evu a Jana Hajných z Hradce Králové 
a tím jsme vlastně získali další dvě malé děti, Veroniku a Jeníka. Radujeme se 
z jejich upřímné víry i z ochoty jezdit vcelku pravidelně z Hradce Králové do 
Potštejna (45 km) na naše společná shromáždění. Vyprošujeme celé rodině Boží 
vedení a požehnání.
 Jsou ale i chvíle méně radostné. V pátek 25. 7. 2003 byla naším Pánem 
odvolána z této časnosti sestra Marie Kalousová z Rokytnice v Orlických 
horách. Od svého mládí patřila do potštejnského sboru. Byla pravidelnou účast-
nicí shromáždění v Rokytnici a později v Kunvaldě.
 Samozřejmě, že nedílnou součástí naší práce je i starost o sborový dům. 
Protože naším nejdůležitějším úkolem je splacení dluhu Ochranovu (ještě 98 tis. 
Kč), provádíme zatím jen drobné údržbářské práce. V průběhu letošního roku 
se nám uvolnila část prostor v přízemí, takže budeme moci pokračovat v opra-
vách a případně se přesunovat do již hotových prostor, abychom mohli zdolat 
ještě ty neopravené. Děkujeme všem, kteří na nás myslí a jakýmkoliv způsobem 
nám pomáhají i v této oblasti. Např. z Ochranova jsme obdrželi 20 kovových, 
velmi zachovalých židlí, které pomohly zútulnit naši modlitebnu.
 Je to jen malý obrázek, abyste měli představu o našem sborovém životě. 
Vzdáváme chválu Hospodinu, že nás na cestě po této zemi zastavil a dal nám 
možnost budovat toto malé Boží dílo. A jestli se mu bude dařit? Když budeme 
moci vyznat jako prorok Nehemiáš: „Stavěli jsme hradby, byly již z poloviny 



hotovy, protože lid byl srdcem při práci. (Neh 3,38) Sám Bůh nebes způsobí, že 
se nám to podaří. (Neh. 2,20).

Daniel Vacovský

Sbor Jednoty bratrské v Jablonci n.N.
prožil v červnu t.r. dvě mimořádné neděle.
 Dne 6. června přijeli do sborů českého distriktu JB, tedy i k nám, členové 
synodu Evropské kontinentální provincie, který v těch dnech zasedal v Nízkém 
(Niesky). K nám přijelo 24 bratří a sester, aby spolu s námi v tuto neděli prožili 
bohoslužby a společenství při stole a zvláště v rozhovorech. Byli sice o naší situ-
aci informováni z písemných materiálů, ale chtěli se živě setkat s členy našich 
sborů a toto setkání jim opravdu mnohé objasnilo.
 Jako ve všech našich sborech začínaly bohoslužby tuto neděli v 10 hodin. 
Bratr K. E. Langerfeld, náš kazatel, kázal nejprve česky a potom německy pro 
naše hosty. Po kázání pozdravil náš sbor jménem synodu bratr Theo Clemens 
z Berlína, jeden z biskupů EKP. Pak promluvily dvě sestry, z Holandska a z 
Německa. Ti všichni vyjádřili vůli pochopit co nejlépe naše problémy a hledat 
cesty, jak nám pomoci. Dopolední shromáždění jsme pak zakončili společnými 
modlitbami. Členové sboru zůstali i nadále s našimi hosty, jablonecké sestry při-
pravily pohoštění pro všechny.
 Po obědě přednesl bratr Jiří Kouba obsažnou zprávu o historii i současnosti 
jabloneckého sboru a zmínil i závažné problémy, které provázejí náš sborový 
život po více než 5 roků. Po referátu následovala celá řada otázek, na které 
jsme se snažili pravdivě a objektivně odpovědět. Byla to živá a velmi potřebná 
výměna informací, vždyť proto Kontinrntální provincie Jednoty zahajovala svůj 
synod zájezdem do českých sborů, aby delegáti byli nejen informováni, ale aby 
také mohli u nás mnohé vidět a slyšet, spolu s námi něco prožít. Jsme velmi 
vděčni za tuto možnost setkání. Posílilo nás vědomí, že naši bratři a setry z 
Evropy za námi stojí a snaží se nás všemožně podpořit.
 Týden poté, v neděli 13.června, prožíval náš sbor opět nevšední shromáž-
dění. Po třech letech se s námi loučil náš bratr kazatel K. E. Langerfeld. Vedle 
své práce v ochranovském archivu, kterou konal v polovičním úvazku, přijal na 
dalších 50% v roce 2001 povolání do služby v Jablonci n. Nisou. Nebylo to asi 
snadné rozhodování, protože čeština je jazyk těžký a zvláště v kázání se mohou 
objevit mnohé záludnosti, ale bratr Langerfeld měl k tomu odvahu a my jsme 
mu za to velmi vděčni. Rádi jsme ho přijímali, a „Karel“, jak jsme mu všichni 
říkali, vrostl nejen do našeho obecenství, ale i do srdcí mnohých posluchačů.
 Při dopoledním shromáždění vyjádřili bratrovi svůj dík nejenom členové 
místního sboru, za naše kazatele promluvila ses. H. Jalušková a br. Ondřej 
Halama, za celý náš seniorát pak bratr Jiří Polma.
 Z Ochranova byl přítomen člen ředitelství br. Martin Theile a biskup Hen-
ning Schlimm, pozdravili nás a připojili se k poděkování bratru Langerfeldovi. 

26 3

biblická úvaha
Zkáza
 Hospodin dále pravil: „Křik ze Sodomy a Gomory je tak silný a jejich hřích je tak 
těžký, že už musím sestoupit a podívat se. Jestliže si počínají tak, jak je patrno z křiku, 
který ke mně přichází, je po nich veta; zjistím si, jak tomu je.“ Zatímco se muži odtud 
ubírali k Sodomě, Abraham zůstal stát před Hospodinem. I přistoupil Abraham a řekl: 
„Vyhladíš snad se svévolníkem i spravedlivého? ...
čti: 1. Mojžíšova 18, 1-5. 16-33, 19, 1-29

 Pokusme se nahlédnout blíže do jádra příběhu, jehož literární obal není ani 
doslovným podáním dějinné události a není naopak ani nezávaznou smyšlen-
kou. Lidského jazyka je zde použito především k vyjádření skutečnosti nadča-
sové, tedy takové, jaká svým způsobem zasahuje také toto území a tuto dobu. V 
uvedeném dramatu hledáme Boží znamení, Boží zvěst, Boha samého.
 Sodoma a Gomora (a ještě Adama, Seboim a Ségor) byla města v nížině 
poblíž Mrtvého moře. Tato pětice tvoří rámec obrazu o soudu Hospodinově. 
Příběh začíná v rovině Mamre nedaleko Hebronu, kde Abraham, sedící za den-
ního horka ve dveřích stanu, spatří před sebou stát trojici postav. Běží jim vstříc, 
oslovuje je v jednotném čísle „Pane můj“ a dává jim připravit jídlo.
 Slova „Pane můj“ znamenají, že Abraham rozpoznal v příchozích zplno-
mocněnce Boží. Když se pak mají k odchodu, jde s nimi jistý díl cesty. Během 
tohoto úseku sdělí poslové z úradku Božího Abrahamovi, že se chystá soud nad 
Sodomou a Gomorou, a pak pokračují v cestě sami; zřejmě jen ve dvou, neboť 
tolik jich téhož dne večer dorazí do Sodomy. Je to patrně ten třetí, jenž zůstává 
s Abrahamem a vede s ním rozhovor.
 Situace je takováto: Hřích obou měst překročil meze únosnosti. Obyvatelé 
jsou zvrhlí, proto mají být vyhubeni. Avšak Abraham má v Sodomě milého 
synovce Lota s manželkou a dvěma dcerami, zaslíbenými již příštím zeťům. 
Neříká o tom nic nahlas, ale počne s Hospodinem naléhavou při, i když s jeho 
strany vedenou pokorným a uctivým tónem.
 Nejde vlastně o při, neboť Hospodin, všimněme si, souhlasí, když Abraham 
označuje zničení města za nespravedlivé, bude-li tam jistý počet spravedlivých. 
Tento počet původně padesáti se odvažuje Abraham postupně snižovat až na 
nejnižší, jak se jeví, přijatelnou míru: „Prosím, ať se nehněvá Pán můj, jestliže 
ještě jednou mluviti budu. Snad se jich tam najde deset?“ Odpověď zní: „Neza-
hladím i pro těch deset.“
 Povězme si nyní, že deset je symbolické číslo plnosti. Bylo stanoveno desa-
tero přikázání. Shromáždění v synagoze se mohlo konat, bylo-li přítomno nej-
méně deset účastníků. Také v počtu prstů, základu desítkové početní soustavy, 
jako by byl utajen početní symbol oné úplnosti.







Kristově  vás prosíme: dejte se smířit s Bohem! (2 Kor 5,19.20). Ó, vy slu-
žebníci Ježíšovi! Učte se přece od apoštolů, v čem vlastně  váš úřad spočívá. 
Vy máte na místě  Krista prosit ubohé lidi: dejte se smířit s Bohem! Bůh chce 
skrze vás napomínat lidi: Miluji vás! Pojďte přece ke Kristu! Přijměte jej ve 
víře! Chci vás v něm přijmout za svoje děti a k dědictví věčného života! Proč  
chcete zemřít? Kristus zemřel za vás: Kristus zemřel za naše hříchy!

§ 84.
 Existence Boží je sice rozpoznatelná z díla stvoření, ale o Otci, Synu a 
Duchu svatém bychom nevěděli nic, kdybychom neměli Písmo. Ve Starém 
zákoně  se o tom nemluví tak zřetelně, jako v Novém. Kdo o tom ale ví z 
Nového zákona, najde o tom stopy i ve Starém zákoně. Například, když David 
v Duchu říká: Zasedni po mé pravici, já ti položím tvé nepřátele za podnoží 
k nohám (Ž 110,1), tak je zde Pán, který sedí na Božím trůnu a Pán, který 
sedí u něj právě  na tomtéž trůnu. O Židech Izajáš říká: Oni se však vzpírali a 
trápili jeho svatého ducha (Iz 63,10). Kdo nyní z Nového zákona zná učení o 
Otci, Synu a Duchu svatém, ten tam najde i Otce, Syna a Svatého Ducha.
 Hned při křtu našeho Pána Ježíše Krista bylo toto tajemství zjeveno člo-
věku. Neboť  Jan viděl Ducha svatého jako holubici, jak sestupuje na Ježíše a 
uslyšel z nebe tato slova: Toto je můj milovaný Syn, jehož jsem si vyvolil (Mt 
3,16). Byli tam Otec, který z nebe promluvil, Syn, který byl pokřtěn a modlil 
se a Duch svatý, který se nad Ježíšem vznášel (Mt 3,16.17 - L 3,21nn.). Poté 
řekl náš Spasitel svým učedníkům: já požádám Otce a on vám dá jiného Pří-
mluvce, aby byl s vámi navěky (J 14,16). Zde je Otec, který je prošen, Syn, 
který prosbu činí a Duch svatý, který byl učedníkům zaslíben. Když Pán vyslal 
svoje učedníky, řekl jim: Protož jdouce, učte všecky národy, křtíce je ve jméno 
Otce i Syna i Ducha svatého (Mt 28,19; Kral.). K tomu se nyní vztahují slova 
apoštolů. Pavel říká: Jsou rozdílná obdarování, ale tentýž Duch; rozdílné 
služby, ale tentýž Pán; a rozdílná působení moci, ale tentýž Bůh, který působí 
všecko ve všech       (1 Kor 12,4-6). O tomtéž: Milost našeho Pána Ježíše 
Krista a láska Boží a přítomnost Ducha svatého se všemi vámi (2 Kor 13,13). 
Petr píše: byli předem vyhlédnuti od Boha Otce a posvěceni Duchem, aby se 
poslušně  odevzdali Ježíši Kristu a byli očištěni pokropením jeho krví (1 Pt 
1,2). A Jan: tři jsou, kteříž svědectví vydávají na nebi: Otec, Slovo, a Duch 
Svatý (1 J 5,7; Kral.). Na všech těchto místech je řeč  o Otci, Synu a Duchu 
svatém.To, co nám o tom říká Písmo, přijímáme správně  vírou a v pokoře.  Z 
toho, co jsme zjistili, je patrné: Bůh má jednoho jediného Syna a toho vydal 
za nás; je také jeden jediný Duch, který nebyl stvořen, ale vychází z Otce a 
skrze Krista je vyslán nám.

(přel. J. Just)

příloha
A. G. Spangenberg, Idea fidei Fratrum

(4. část)
O Ježíši Kristu, našem Spasiteli

§ 63.
 Komu by mohl být žalostný stav lidského pokolení lépe známý než Pánu 
Bohu, který všechno ví? (§ 44) Komu bylo možné přijít na prostředek k jeho 
záchraně  z utrpení a tísně, než vševědoucímu Bohu? Kdo byl tak soucitný 
k chudým lidem a zároveň  plný plamenné touhy jim pomoci jako dobrotivý 
a milosrdný Bůh? (§ 47) Kdo byl schopen zbavit člověka otročení satanovi 
a okovů  hříchu než všemohoucí a spravedlivý Bůh? (§ 42 a 46) Od koho by 
bylo možno jistěji očekávat naplnění božích zaslíbení daných lidem v pří-
chodu Spasitele a Zachránce, než od skutečného a věrného Boha? (§ 48) O 
tom budeme nyní mluvit. O tom, že Bůh dával mnohá zvláštní zaslíbení a 
zjevení o příchodu Mesiáše a Spasitele celého světa v době  Starého zákona, 
je pojednáno v § 8 a 14. Jak se nám tento potom skutečně  zjevil v těle, 
nastoupil svůj úřad a jednal, o tom jsme již něco naznačili v § 9. Kéž bychom 
mohli to, co je ještě  třeba o našem Pánu Ježíši Kristu říci, skrze jeho vzne-
šenou milost vyslovit!
 Začneme správně  u toho, jak se náš Pán Ježíš Kristus stal člověkem 
a nemůžeme přitom nejprve nevzpomenout, že Písmo svaté, když o tom 
mluví, zároveň  zmiňuje i jeho božství. Např.: „Když se však naplnil stano-
vený čas, poslal Bůh svého Syna, narozeného z ženy ...“ (Ga 4,4), „Vpravdě  
veliké je tajemství zbožnosti: Byl zjeven v těle ...“ (1Tm 3,16) „To slovo bylo 
Bůh ... A Slovo se stalo tělem a přebývalo mezi námi“        (J 1,1.14). Budeme 
tedy mluvit nejen o člověku Ježíši Kristu, ale i o Ježíši Kristu, Bohu, který je 
nade všemi; ať  je pochválen navěky.
Srv. Ř  9,5.

§ 66.
 Tak, jako je náš Pán Ježíš Kristus pravým člověkem, tak je také pravým 
Bohem. To bylo tenkrát, když ve své ubohé podobě  vedl pozemský život, 
těžko pochopitelné. Proto náš milý Pán o tom ani se svými učedníky, ani 
s tehdejšími Židy, zřetelně  nemluvil, jak se stalo až poté skrze jeho učed-
níky po vylití Ducha svatého. Řekl svým učedníkům: Ještě  mnoho jiného 
bych vám měl povědět, ale nyní byste to neunesli. Jakmile však přijde on, 
Duch pravdy, uvede vás do veškeré pravdy ... On mě  oslaví, neboť  vám bude 
zvěstovat, co přijme ode mne. (J 16,12-14). Spasitel nehledal svoji slávu (J 
8,50), to jest nehledal sebe samého, ale svého Otce, který jej vyslal, aby jej 
učinil velkým (J 7,18). Mezitím přece vyznával hned od počátku svého uči-

24 21



Pt 3,18). On „na svém těle vzal naše hříchy na kříž“ (1 Pt 2,24). Kristus 
zemřel za naše hříchy podle Písem (1 Kor 15,3). A také: Bůh však prokazuje 
svou lásku k nám tím, že Kristus za nás zemřel, když jsme ještě  byli hříšní 
(Ř  5,8). To je ten velekněz, jakého jsme potřebovali: svatý, nevinný, nepo-
skvrněný, oddělený od hříšníků  a vyvýšený nad nebesa, který nemusí jako 
dřívější velekněží denně  přinášet oběti napřed za vlastní hříchy a pak teprve 
za hříchy lidu. Ježíš to učinil jednou provždy, když obětoval sebe sama (Žd 
7,26.27). Tak jedinou obětí navždy přivedl k dokonalosti ty, které posvěcuje 
(Žd 10,14).

§ 73.
 Jako je z toho nyní nepopiratelně  jasné, že Ježíš Kristus skutečně  zemřel, 
tak je nám nutno dále poznamenat, že Bůh tento ukrutný trest smrti, který 
Kristus vytrpěl pro nás (srv. 1 Kor 15,3 - Ř  5,8 - Žd 2,9 - J 10,15), nahlíží 
právě  tak, jako bychom jej podstoupili my lidé. Slova Písma jsou zřejmá: 
jeden zemřel za všecky, a tedy všichni zemřeli (2 Kor 5,14), to jest: je to 
právě  tak mnoho, jako kdyby všichni lidé kvůli svým hříchům, jak by si to 
zasloužili, měli být popraveni.
 Kdo nyní ke Kristu, ke Spáse světa, ve víře přijde, ten obdrží, kvůli trestu 
smrti, který Kristus pro něj vytrpěl, a pro jeho krev, kterou On za nás ubohé 
hříšné lidi prolil (Mt 26,28), odpuštění všech svých hříchů  a nemá se, když 
při něm zůstane, proč  obávat trestu - jak v tomto čase, tak i na věčnosti. Ó, 
jak mnoho útěchy spočívá v utrpení Ježíšově  pro nás ubohé a ztracené hříš-
níky: ne pouze milosrdenství Boží a jeho věrnost, že zůstane při svém Slově, 
avšak také jeho spravedlnost s sebou přináší to, že nám hříchy odpouští, 
když je v pravé lítosti a ve víře v něj přiznáváme a vyznáváme. Neboť  tak 
praví Písmo: Jestliže doznáváme své hříchy, on je tak věrný a spravedlivý, 
že nám hříchy odpouští a očišťuje nás od každé nepravosti (1 J 1,9). Toho 
by si měli povšimnout zvláště  ti, kteří skutečně  v Krista věří, neboť  právě  
těm psal Jan. Je z toho zjevné, že i jejich viny - což se nemají každý den 
modlit: Odpusť  nám naše viny? - jsou pro krev a smrt Kristovu odpuštěny. 
Jak? Požaduje to i spravedlnost Boží? Ano. Neboť  protože Kristus za naše 
hříchy zaplatil, trpěl za ně  a nesl naši vinu, Bůh je nemůže a nechce potres-
tat, pokud se ve víře držíme Krista.

§ 81.
 Jak to ale vypadá se smířením lidí? Jak jsou přivedeni k tomu, aby odlo-
žili svoje nepřátelství vůči Bohu? Jak se zde osvědčuje Spasitel jako pro-
středník? Když pobýval ještě  na zemi, bez přestání kázal evangelium a poté, 
co byl přijat do nebe a usedl po pravici svého Otce, vysílá svoje služebníky, 
aby kázali evangelium. V čem toto spočívá? Pavel říká, že v Kristu Bůh 
usmířil svět se sebou ... a nám uložil zvěstovat toto smíření ...  na místě  

telského úřadu, že je Synem Božím a Nikodémovi řekl: Neboť  Bůh tak milo-
val svět, že dal svého jediného Syna (J 3,16). A zůstal přitom i tehdy, když 
věděl, že na základě  tohoto vyznání bude odsouzen k smrti (Mk 14,61-62). 
Jeho Otec mu dal také svědectví z nebe, že je jeho milým Synem, jehož si 
vyvolil (Mt 3,17 - 17,5 - 2 Pt 1,17). Srv. také J 1,18.14 a co je o tom dále 
řečeno v § 99.
 Jak velmi záleží na tom, že je třeba Ježíše Krista poznat a vyznávat jako 
Syna Božího, to vidíme z 1 J 4,15: Kdo vyzná, že Ježíš je Syn Boží, v tom 
zůstává Bůh a on v Bohu. Pokud je náš Pán Ježíš Kristus jednorozeným 
Synem Božím, pak je také skutečným Bohem, což lze nepopiratelně  odvo-
dit nejen z jemu udělených Božích vlastností (např. když je zván prvním i 
posledním, Zj 1,17, srv. § 41nn.), ale také z jemu připsaného díla stvoření 
a zachovávání světa (o tom bylo pojednáno v § 28 a 32). Když náš Pán Ježíš 
říká svým učedníkům: Jestliže mě  milujete, měli byste se radovat, že jdu k 
Otci, neboť  Otec je větší než já (J 14,28), tak je nutno k tomu dodat, že na 
jiném místě  říká: aby všichni ctili Syna jako ctí Otce (J 5,23). To je právě  
totéž a nic jiného. To by bylo nemožné uvést v soulad s jinými tak vzácnými 
slovy Písma, ve kterých je přísně  a vážně  zakázáno prokazovat božskou úctu 
někomu jinému, než jedinému pravému Bohu, kdyby onen nebyl pravým 
Bohem. Písmo přece říká zřetelně, že je Bohem, nejenom na místech, uve-
dených v § 63, ale také v Ř  9,5 a 1 J 5,20. Tam je uvedeno: Jejichž jsou 
i otcové, a ti, z nichžto jest Kristus podle těla, kterýž jest nade všecky 
Bůh požehnaný na věky. Amen. A zde: On je ten pravý Bůh a věčný život. 
Proto jej nazval Tomáš svým Pánem a svým Bohem (J 20,28.29) a to nebyla 
pouze slova nějakého obdivu, ale byla to slova vyznání víry, podle svědectví, 
daného bezprostředně  po tomto vyznání Spasitelem: Že jsi mě  viděl, věříš.

§ 70.
 Náš Pán Ježíš Kristus nebyl pouze Bohem vyslaný učitel a velký prorok, 
o kterém Písmo praví: „Boha nikdy nikdo neviděl; jednorozený Syn, který 
je v náruči Otcově, nám o něm řekl“ (J 1,18), ale byl také knězem, který při-
nesl sebe sama jako neposkvrněnou oběť  Bohu mocí Ducha, který nepomíjí 
(Ž 9,14). To první, čeho jsme si povšimli, je to, že Ježíš Kristus na sebe vzal 
naše hříchy a viny. On je beránek Boží, který snímá hřích světa (J 1,29). 
Není zde nazýván beránkem proto, že je mírný a trpělivý - to byl ovšem také, 
ale zejména proto, že nese naše hříchy a podstupuje za ně  trest. Bylo to tedy 
tak mnoho, jako kdyby byl učinil hříchy celého světa. Je to přijatelné? Ano. 
Vše se událo podle vůle Boží, o čemž je pojednáno více v § 79.
 Na tom se zakládá i to, že On, protože na sebe vzal naše hříchy a viny a 
také trest, který jsme si zasloužili my, za ně  i trpěl. On pak raněn jest pro 
přestoupení naše, potřín pro nepravosti naše (Iz 53,5; Kral.). Vždyť  i Kris-
tus dal svůj život jednou provždy za hříchy, spravedlivý za nespravedlivé (1 

22 23



Pt 3,18). On „na svém těle vzal naše hříchy na kříž“ (1 Pt 2,24). Kristus 
zemřel za naše hříchy podle Písem (1 Kor 15,3). A také: Bůh však prokazuje 
svou lásku k nám tím, že Kristus za nás zemřel, když jsme ještě  byli hříšní 
(Ř  5,8). To je ten velekněz, jakého jsme potřebovali: svatý, nevinný, nepo-
skvrněný, oddělený od hříšníků  a vyvýšený nad nebesa, který nemusí jako 
dřívější velekněží denně  přinášet oběti napřed za vlastní hříchy a pak teprve 
za hříchy lidu. Ježíš to učinil jednou provždy, když obětoval sebe sama (Žd 
7,26.27). Tak jedinou obětí navždy přivedl k dokonalosti ty, které posvěcuje 
(Žd 10,14).

§ 73.
 Jako je z toho nyní nepopiratelně  jasné, že Ježíš Kristus skutečně  zemřel, 
tak je nám nutno dále poznamenat, že Bůh tento ukrutný trest smrti, který 
Kristus vytrpěl pro nás (srv. 1 Kor 15,3 - Ř  5,8 - Žd 2,9 - J 10,15), nahlíží 
právě  tak, jako bychom jej podstoupili my lidé. Slova Písma jsou zřejmá: 
jeden zemřel za všecky, a tedy všichni zemřeli (2 Kor 5,14), to jest: je to 
právě  tak mnoho, jako kdyby všichni lidé kvůli svým hříchům, jak by si to 
zasloužili, měli být popraveni.
 Kdo nyní ke Kristu, ke Spáse světa, ve víře přijde, ten obdrží, kvůli trestu 
smrti, který Kristus pro něj vytrpěl, a pro jeho krev, kterou On za nás ubohé 
hříšné lidi prolil (Mt 26,28), odpuštění všech svých hříchů  a nemá se, když 
při něm zůstane, proč  obávat trestu - jak v tomto čase, tak i na věčnosti. Ó, 
jak mnoho útěchy spočívá v utrpení Ježíšově  pro nás ubohé a ztracené hříš-
níky: ne pouze milosrdenství Boží a jeho věrnost, že zůstane při svém Slově, 
avšak také jeho spravedlnost s sebou přináší to, že nám hříchy odpouští, 
když je v pravé lítosti a ve víře v něj přiznáváme a vyznáváme. Neboť  tak 
praví Písmo: Jestliže doznáváme své hříchy, on je tak věrný a spravedlivý, 
že nám hříchy odpouští a očišťuje nás od každé nepravosti (1 J 1,9). Toho 
by si měli povšimnout zvláště  ti, kteří skutečně  v Krista věří, neboť  právě  
těm psal Jan. Je z toho zjevné, že i jejich viny - což se nemají každý den 
modlit: Odpusť  nám naše viny? - jsou pro krev a smrt Kristovu odpuštěny. 
Jak? Požaduje to i spravedlnost Boží? Ano. Neboť  protože Kristus za naše 
hříchy zaplatil, trpěl za ně  a nesl naši vinu, Bůh je nemůže a nechce potres-
tat, pokud se ve víře držíme Krista.

§ 81.
 Jak to ale vypadá se smířením lidí? Jak jsou přivedeni k tomu, aby odlo-
žili svoje nepřátelství vůči Bohu? Jak se zde osvědčuje Spasitel jako pro-
středník? Když pobýval ještě  na zemi, bez přestání kázal evangelium a poté, 
co byl přijat do nebe a usedl po pravici svého Otce, vysílá svoje služebníky, 
aby kázali evangelium. V čem toto spočívá? Pavel říká, že v Kristu Bůh 
usmířil svět se sebou ... a nám uložil zvěstovat toto smíření ...  na místě  

telského úřadu, že je Synem Božím a Nikodémovi řekl: Neboť  Bůh tak milo-
val svět, že dal svého jediného Syna (J 3,16). A zůstal přitom i tehdy, když 
věděl, že na základě  tohoto vyznání bude odsouzen k smrti (Mk 14,61-62). 
Jeho Otec mu dal také svědectví z nebe, že je jeho milým Synem, jehož si 
vyvolil (Mt 3,17 - 17,5 - 2 Pt 1,17). Srv. také J 1,18.14 a co je o tom dále 
řečeno v § 99.
 Jak velmi záleží na tom, že je třeba Ježíše Krista poznat a vyznávat jako 
Syna Božího, to vidíme z 1 J 4,15: Kdo vyzná, že Ježíš je Syn Boží, v tom 
zůstává Bůh a on v Bohu. Pokud je náš Pán Ježíš Kristus jednorozeným 
Synem Božím, pak je také skutečným Bohem, což lze nepopiratelně  odvo-
dit nejen z jemu udělených Božích vlastností (např. když je zván prvním i 
posledním, Zj 1,17, srv. § 41nn.), ale také z jemu připsaného díla stvoření 
a zachovávání světa (o tom bylo pojednáno v § 28 a 32). Když náš Pán Ježíš 
říká svým učedníkům: Jestliže mě  milujete, měli byste se radovat, že jdu k 
Otci, neboť  Otec je větší než já (J 14,28), tak je nutno k tomu dodat, že na 
jiném místě  říká: aby všichni ctili Syna jako ctí Otce (J 5,23). To je právě  
totéž a nic jiného. To by bylo nemožné uvést v soulad s jinými tak vzácnými 
slovy Písma, ve kterých je přísně  a vážně  zakázáno prokazovat božskou úctu 
někomu jinému, než jedinému pravému Bohu, kdyby onen nebyl pravým 
Bohem. Písmo přece říká zřetelně, že je Bohem, nejenom na místech, uve-
dených v § 63, ale také v Ř  9,5 a 1 J 5,20. Tam je uvedeno: Jejichž jsou 
i otcové, a ti, z nichžto jest Kristus podle těla, kterýž jest nade všecky 
Bůh požehnaný na věky. Amen. A zde: On je ten pravý Bůh a věčný život. 
Proto jej nazval Tomáš svým Pánem a svým Bohem (J 20,28.29) a to nebyla 
pouze slova nějakého obdivu, ale byla to slova vyznání víry, podle svědectví, 
daného bezprostředně  po tomto vyznání Spasitelem: Že jsi mě  viděl, věříš.

§ 70.
 Náš Pán Ježíš Kristus nebyl pouze Bohem vyslaný učitel a velký prorok, 
o kterém Písmo praví: „Boha nikdy nikdo neviděl; jednorozený Syn, který 
je v náruči Otcově, nám o něm řekl“ (J 1,18), ale byl také knězem, který při-
nesl sebe sama jako neposkvrněnou oběť  Bohu mocí Ducha, který nepomíjí 
(Ž 9,14). To první, čeho jsme si povšimli, je to, že Ježíš Kristus na sebe vzal 
naše hříchy a viny. On je beránek Boží, který snímá hřích světa (J 1,29). 
Není zde nazýván beránkem proto, že je mírný a trpělivý - to byl ovšem také, 
ale zejména proto, že nese naše hříchy a podstupuje za ně  trest. Bylo to tedy 
tak mnoho, jako kdyby byl učinil hříchy celého světa. Je to přijatelné? Ano. 
Vše se událo podle vůle Boží, o čemž je pojednáno více v § 79.
 Na tom se zakládá i to, že On, protože na sebe vzal naše hříchy a viny a 
také trest, který jsme si zasloužili my, za ně  i trpěl. On pak raněn jest pro 
přestoupení naše, potřín pro nepravosti naše (Iz 53,5; Kral.). Vždyť  i Kris-
tus dal svůj život jednou provždy za hříchy, spravedlivý za nespravedlivé (1 

22 23



Kristově  vás prosíme: dejte se smířit s Bohem! (2 Kor 5,19.20). Ó, vy slu-
žebníci Ježíšovi! Učte se přece od apoštolů, v čem vlastně  váš úřad spočívá. 
Vy máte na místě  Krista prosit ubohé lidi: dejte se smířit s Bohem! Bůh chce 
skrze vás napomínat lidi: Miluji vás! Pojďte přece ke Kristu! Přijměte jej ve 
víře! Chci vás v něm přijmout za svoje děti a k dědictví věčného života! Proč  
chcete zemřít? Kristus zemřel za vás: Kristus zemřel za naše hříchy!

§ 84.
 Existence Boží je sice rozpoznatelná z díla stvoření, ale o Otci, Synu a 
Duchu svatém bychom nevěděli nic, kdybychom neměli Písmo. Ve Starém 
zákoně  se o tom nemluví tak zřetelně, jako v Novém. Kdo o tom ale ví z 
Nového zákona, najde o tom stopy i ve Starém zákoně. Například, když David 
v Duchu říká: Zasedni po mé pravici, já ti položím tvé nepřátele za podnoží 
k nohám (Ž 110,1), tak je zde Pán, který sedí na Božím trůnu a Pán, který 
sedí u něj právě  na tomtéž trůnu. O Židech Izajáš říká: Oni se však vzpírali a 
trápili jeho svatého ducha (Iz 63,10). Kdo nyní z Nového zákona zná učení o 
Otci, Synu a Duchu svatém, ten tam najde i Otce, Syna a Svatého Ducha.
 Hned při křtu našeho Pána Ježíše Krista bylo toto tajemství zjeveno člo-
věku. Neboť  Jan viděl Ducha svatého jako holubici, jak sestupuje na Ježíše a 
uslyšel z nebe tato slova: Toto je můj milovaný Syn, jehož jsem si vyvolil (Mt 
3,16). Byli tam Otec, který z nebe promluvil, Syn, který byl pokřtěn a modlil 
se a Duch svatý, který se nad Ježíšem vznášel (Mt 3,16.17 - L 3,21nn.). Poté 
řekl náš Spasitel svým učedníkům: já požádám Otce a on vám dá jiného Pří-
mluvce, aby byl s vámi navěky (J 14,16). Zde je Otec, který je prošen, Syn, 
který prosbu činí a Duch svatý, který byl učedníkům zaslíben. Když Pán vyslal 
svoje učedníky, řekl jim: Protož jdouce, učte všecky národy, křtíce je ve jméno 
Otce i Syna i Ducha svatého (Mt 28,19; Kral.). K tomu se nyní vztahují slova 
apoštolů. Pavel říká: Jsou rozdílná obdarování, ale tentýž Duch; rozdílné 
služby, ale tentýž Pán; a rozdílná působení moci, ale tentýž Bůh, který působí 
všecko ve všech       (1 Kor 12,4-6). O tomtéž: Milost našeho Pána Ježíše 
Krista a láska Boží a přítomnost Ducha svatého se všemi vámi (2 Kor 13,13). 
Petr píše: byli předem vyhlédnuti od Boha Otce a posvěceni Duchem, aby se 
poslušně  odevzdali Ježíši Kristu a byli očištěni pokropením jeho krví (1 Pt 
1,2). A Jan: tři jsou, kteříž svědectví vydávají na nebi: Otec, Slovo, a Duch 
Svatý (1 J 5,7; Kral.). Na všech těchto místech je řeč  o Otci, Synu a Duchu 
svatém.To, co nám o tom říká Písmo, přijímáme správně  vírou a v pokoře.  Z 
toho, co jsme zjistili, je patrné: Bůh má jednoho jediného Syna a toho vydal 
za nás; je také jeden jediný Duch, který nebyl stvořen, ale vychází z Otce a 
skrze Krista je vyslán nám.

(přel. J. Just)

příloha
A. G. Spangenberg, Idea fidei Fratrum

(4. část)
O Ježíši Kristu, našem Spasiteli

§ 63.
 Komu by mohl být žalostný stav lidského pokolení lépe známý než Pánu 
Bohu, který všechno ví? (§ 44) Komu bylo možné přijít na prostředek k jeho 
záchraně  z utrpení a tísně, než vševědoucímu Bohu? Kdo byl tak soucitný 
k chudým lidem a zároveň  plný plamenné touhy jim pomoci jako dobrotivý 
a milosrdný Bůh? (§ 47) Kdo byl schopen zbavit člověka otročení satanovi 
a okovů  hříchu než všemohoucí a spravedlivý Bůh? (§ 42 a 46) Od koho by 
bylo možno jistěji očekávat naplnění božích zaslíbení daných lidem v pří-
chodu Spasitele a Zachránce, než od skutečného a věrného Boha? (§ 48) O 
tom budeme nyní mluvit. O tom, že Bůh dával mnohá zvláštní zaslíbení a 
zjevení o příchodu Mesiáše a Spasitele celého světa v době  Starého zákona, 
je pojednáno v § 8 a 14. Jak se nám tento potom skutečně  zjevil v těle, 
nastoupil svůj úřad a jednal, o tom jsme již něco naznačili v § 9. Kéž bychom 
mohli to, co je ještě  třeba o našem Pánu Ježíši Kristu říci, skrze jeho vzne-
šenou milost vyslovit!
 Začneme správně  u toho, jak se náš Pán Ježíš Kristus stal člověkem 
a nemůžeme přitom nejprve nevzpomenout, že Písmo svaté, když o tom 
mluví, zároveň  zmiňuje i jeho božství. Např.: „Když se však naplnil stano-
vený čas, poslal Bůh svého Syna, narozeného z ženy ...“ (Ga 4,4), „Vpravdě  
veliké je tajemství zbožnosti: Byl zjeven v těle ...“ (1Tm 3,16) „To slovo bylo 
Bůh ... A Slovo se stalo tělem a přebývalo mezi námi“        (J 1,1.14). Budeme 
tedy mluvit nejen o člověku Ježíši Kristu, ale i o Ježíši Kristu, Bohu, který je 
nade všemi; ať  je pochválen navěky.
Srv. Ř  9,5.

§ 66.
 Tak, jako je náš Pán Ježíš Kristus pravým člověkem, tak je také pravým 
Bohem. To bylo tenkrát, když ve své ubohé podobě  vedl pozemský život, 
těžko pochopitelné. Proto náš milý Pán o tom ani se svými učedníky, ani 
s tehdejšími Židy, zřetelně  nemluvil, jak se stalo až poté skrze jeho učed-
níky po vylití Ducha svatého. Řekl svým učedníkům: Ještě  mnoho jiného 
bych vám měl povědět, ale nyní byste to neunesli. Jakmile však přijde on, 
Duch pravdy, uvede vás do veškeré pravdy ... On mě  oslaví, neboť  vám bude 
zvěstovat, co přijme ode mne. (J 16,12-14). Spasitel nehledal svoji slávu (J 
8,50), to jest nehledal sebe samého, ale svého Otce, který jej vyslal, aby jej 
učinil velkým (J 7,18). Mezitím přece vyznával hned od počátku svého uči-

24 21




